ISSN (Print) : 2709-8907 ISSN (Online) : 2709-8915

# AL-WIFAQ

Volume 1

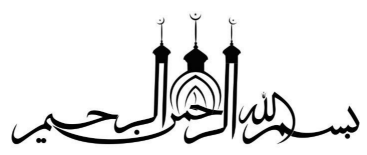
Research Journal of Islamic Studies 🔀

ISSUE 2



July - December 2018

Department of Islamic Studies
Federal Urdu University of Arts, Science & Technology, Islamabad.



Bismillahirrahmanirrahim

(in the name of Allah, most gracious, most merciful)



Volume: 01, Issue: 02, July-December 2018

#### **Patron in Chief**

Prof. Dr. Syed Altaf Hussain, (Vice Chancellor)

#### **Patron**

Prof Dr Abdul Ghafoor Baloch Dean, Faculty of M'arif-e-Islamia

#### **Chief Editor**

Dr. Hafiz Abdul Rashid, HOD

#### **Editor**

Dr. Habib ur Rehman

#### **Assistant Editors**

Dr. Muhammad Irfan

Dr. Abdul Majid



Department of Islamic Studies, Federal Urdu University of Arts, Science & Technology, Islamabad **Publisher:** Department of Islamic Studies,

Federal Urdu University of Arts, Science &

Technology, Islamabad.

**Printed by:** Federal Urdu University of Arts, Science &

Technology, Islamabad.

Volume: 01

**Issue:** 02 (July – December 2018)

**Quantity:** 200

**Price (Domestic):** Rs 500 **Price (Abroad):** \$ 10

Contact Info: Dr. Habib ur Rehman

Editor: Al-Wifaq,

Department of Islamic Studies,

Federal Urdu University of Arts, Science &

Technology, G-7/1, Islamabad.

**Phone Office:** +92-51-9252860-4, Ext: 168

**Cell:** +923313103333

Email: alwifaq@fuuastisb.edu.pk
Website: www.alwifaqjournal.com

The Department is not supposed to be agreed with the contents of the articles

### **Editorial Board**

#### **International**

Dr Ataullah Siddiqui
 The Markfield Institute of Higher Education
 Ratby Lane, Markfield, Leicestershire

 Prof Dr. Israr Ahmad Khan, Islami Ilimier Fakultesi, Fatih Sultan Mehmet Vakif Üniversitesi, Istanbul, Turkey.

Dr. Hafiz Muhammad Zaid Malik,
 Translation Centre,
 King Saud University, Riyadh, Saudi Arabia.

4. Prof. Dr. Touqeer Alam Dean, Faculty of Theology, Ali Garh Muslim University, Uttar Pradesh, India.

Dr. Sayyid Mohammad Yunus Gilani,
 Associate Professor,
 Department of General Studies,
 Kulliyah of Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences,
 International Islamic University, Kuala Lumpur,
 Malaysia.

#### **National**

 Prof Dr. Qibla Ayyaz Professor Dr. Qibla Ayyaz, Chairman,
 Council of Islamic Ideology, Islamabad

Prof. Dr. Abdul Ali Achakzai
 Dean Faculty of Education and Humanities,
 University of Balochistan, Quetta

Prof. Dr. Miraj-ul-Islam Zia,
 Dean,
 Faculty of Islamic & Oriental Studies,
 University of Peshawar, Peshawar.

 Prof. Dr. Abdul Hameed Khan Abbasi, Chairman,
 Department of Quran & Tafsir,
 Allama Iqbal Open University, Islamabad.

5. Prof. Dr. Muhammad Abdullah Saleh, Sheikh Zayed Islamic Centre, University of the Punjab, Lahore.

6. Prof. Dr. Salah-ud-Din Sani,Principal,Pakistan Shipowners' Govt. College, Karachi.

 Prof. Dr. Abdul Ghaffar Bukhari, Chairman,
 Department of Islamic Studies,
 NUML University, Islamabad.

8. Dr. Hafiz Muhammad Sajjad,
Associate Professor,
Department of Islamic Thought, History & Culture,
Allama Iqbal Open University, Islamabad.

Dr. Muhammad Riaz Khan Al-Azhari,
 Assistant Professor,
 Department of Islamic & Religious Studies,
 Hazarah University, Mansehra.

Dr. Arshad Muneer Laghari,
 Chairman / Associate Professor,
 Department of Islamic Studies,
 University of Gujrat, Gujrat.

## **Advisory Board**

#### **International**

1. Prof. Dr. Muhammad Syukri Salleh,

Director.

Centre for Islamic Development Management Studies (ISDEV) Universiti Sains, Penang, Malaysia.

2. Prof. Dr. Yasin Mazhar Siddiqui,

Director (Retired)

Shah Wali Allah Research Cell, Ali Garh Muslim University, Utter Perdesh, India

3. Prof. Dr. Shabbir Ahmed,

Member,

Regional Council of University of Western

Australia.

4. Prof. Dr. Saud Alam Qasmi,

Department of Sunni Theology,

Faculty of Theology, Ali Garh Muslim University,

Utter Perdesh. India.

5. Dr. Hafiz Abdul Waheed,

Director,

Abdul Haleem Quranic Institute,

3248 Steven Dr Plano TX

75023-USA.

#### **National**

1. Prof. Dr. Muhammad Zia ul Haq,

Director General,

Islamic Research Institute, International Islamic University, Islamabad.

2. Prof. Dr. Muhammad Saad Siddiqi,

Director,

Institute of Islamic Studies, University of the Punjab,

Lahore.

3. Prof. Dr. Shabbir Ahmad Mansoori,

Director General,

Institute of Sciences, Languages & Humanities,

Islah International, Lahore.

4. Prof. Dr. Ali Asghar Chishti

Faculty of Islamic Studies & Arabic,

Allama Iqbal Open University,

Islamabad.

5. Prof. Dr. Hafiz Munir Ahmad.

Dean,

Faculty of Islamic Studies,

The University of Sindh, Jamshoro.

6. Prof. Dr. Abdul Quddus Suhaib,

Chairman/Director

Islamic Research Centre, Bahauddin Zakariya University,

Multan.

7. Prof. Dr. Mustafeez Ahmed Alvi,

Professor & Director Arts and Social Sciences,

Faculty of Arts & Social Sciences, Gift University,

Gujranwala.

- 8. Dr. Ubaid Ahmad Khan, Chairman / Associate Professor, Department of Usool-ud-Din, University of Karachi, Karachi.
- 9. Dr. Feroz ud Din Shah Khagga,HOD,Department of Islamic Studies,University of Sargodha, Sargodha.
- 10. Dr. Bashir Ahmed Dars,Assistant Professor,Mehran University, Jamshoro.

# English Articles

# **Table of Contents**

| Sr.<br>No. | Article's Author       | Article's Title                      | Page<br>No. |
|------------|------------------------|--------------------------------------|-------------|
| 1.         | Dr. Riaz Ahmad Saeed,  | Freedom of Speech in Islamic and     | 1           |
|            | Muhammad Salman        | Western Thoughts                     |             |
|            | Qazi                   | (A Comparative Analysis)             |             |
| 2.         | Dr. Khalid Mehmood     | Impediments in Translating the Holy  | 21          |
|            | Madni                  | Qur'ān                               |             |
|            |                        | (Guiding Principles for Translation) |             |
| 3.         | Muhammad Muazzam       | Foreign Relations from Islamic       | 41          |
|            | Ishaque,               | Perspective and Modern Era           |             |
|            | Dr. Hafiz Abdul Rashid |                                      |             |

# Freedom of Speech in Islamic and Western Thoughts (A Comparative Analysis)

Dr. Riaz Ahmad Saeed \*
Muhammad Salman Qazi\*\*

#### **ABSTRACT**

Islamic and Western thoughts give hallmark importance and space to the freedom of expression and thought. But it is also a fact that has different views about the limits and principles of freedom of expression. During the study, it is strongly perceived that in Islamic freedom of expression, we find various social, moral, and legal limits, but in the Western perspective, we find only legal restrictions because the Revealed Ethics have not any concern to the contemporary Western thought and civilization. These legal limits and principles protect freedom of expression and individual rights rather than civil and religious defamation. Therefore, all Western and Eastern laws and conventions limit the freedom of expression in various aspects. This comparative analysis of the issues of freedom of expression in Islamic and modern Western thought. The comparative and analytical research methodology is adopted in this study with the qualitative paradigm.

<u>Keywords:</u> Freedom of speech, Islam thought, Western context, comparative analysis

#### Introduction:

Islamic and Western thoughts have different views points about concept, scope and principles of freedom of expression. During the study it is strong perceived that in Islamic freedom of expression, we find various social, moral and legal limits, but in the Western perspective<sup>1</sup>, we find only legal restrictions because the Revealed Ethics<sup>2</sup> have not been concern to the contemporary Western thought and civilization. These legal limits and principles protect freedom of expression and individual rights rather than civil and religious defamation. Therefore, all Western and Eastern laws and conventions limits the freedom expression in various aspects. Some international laws are the basic hurdle in this issue. For example, the article 19 of the ICCPR<sup>3</sup>, CDHR<sup>4</sup>, UDHR<sup>5</sup> and Article 10 of the ECHR<sup>6</sup> advocate unlimited freedom of expression without any interference. The legal limits are not enough in this regard because the freedom of expression is unlimited and legal restrictions

<sup>\*</sup> Lecturer, Department of Islamic Studies, NUML, Islamabad.

<sup>\*\*</sup> M. Phil Scholar, Department of English, International Islamic University, Islamabad

are partial and it is not easy to prove them on a regional and international forum. According to the ICCPR legal restrictions;

"The exercise of the rights provided in (article 19/1-2), may therefore be subject to certain restrictions, but these shall only be such as are provided by law and are necessary:(a) for respect of the rights or reputations of others and (b) for protection of national and public order".<sup>7</sup>

Both in Islamic and Western perspectives, the freedom of expression is a most sensitive issue. This issue has a lot of discussion and arguments from both sides. The Western scholars do not want to quit their stance on unlimited freedom of expression. The Muslim scholars want to restrict freedom of expression for the sake of religion and personal dignity. The Muslim scholars do not want to eradicate or ban the right to free speech but they have their point of view and demand with sufficient arguments that limited freedom of expression is good for the sake of humanity. They openly say that religious and civil defamation cannot be allowed in the name of freedom of expression. If limitless freedom of expression is exercised then reciprocally others will do the same and this creates law and order situation in societies as well conflict between the East (Muslim world) and the West (Europe and America). I think in contemporary socio-political scenario, it is not suitable for both particularly and for whole human being in general.

As we have observed in the Danish controversial Movie and Charlie Hebdo's cartoon issues of the Prophet of Islam. According to Muhammad Junaid, an Australian Islamic scholar, "If you want to enjoy freedom of speech with no limits, expect others the exercise freedom of action". He tweets on social media after attack on Charlie Hebdo newspaper cartoons issue of the Prophet Muhammad. I think about the opinion that it is the tweet of the year. At least one dozen people were killed, including the editor and the four other cartoonists of this magazine after these cartoons were published. In fact, the fresh publication of cartoons of the Prophet of Islam is a planned continuous effort to trial the Islamic beliefs. The Western scholars are openly preaching the so-called theory of the clash of civilization from the perspective of Islamic thought and civilization. One of the significant BBC research reports, regarding this issue tells;

"The Clash of Civilization, the same debate starts as it was after the 9/11. There is a continuing emphasis on the discussion on Islamic extremism as dangerous to the Western democracy. A special atmosphere is created through using the same arguments in which a common Muslim considers it a serious threat to himself, on his religion Islam from the West". <sup>10</sup>

Perhaps this nonsensical effort against Islam and Muslims exposes the West openly. The Western scholar say it freedom of expression and Muslim say it Islamophobia<sup>11</sup> and blasphemy of the Prophet of Islam. Therefore, a reasonable majority of Muslims scholars and public feel that it is not freedom

of expression but it is craziness and narrow-mindedness. If the West does not stop it the anarchism will spread worldwide. It is also observed from Muslim scholars the Islamophobia and blasphemy against Prophet of Islam has historical roots. As Uthmān Damūhī writes in a research article,

"The history of hostile movement against Islam and Prophet of Islam is very ancient. The West started this aggressive campaign against Islam after the defeat in Crusade by the hands of Islamic legend king, Sultan Selah-ud-Din up till now the European writers have written thousands of books on this hurting exercise against Islam and the Holy Prophet . The difference is that in the past they wrote books and now they publish the hateful caricatures of the Prophet of Islam". 12

With the passage of time, the Muslim religious, social, political and economic status is under threat and danger. The clash is exceeding from cartoon to mental and physical punishment. Here, we cannot ignore the valuable views of a Pakistani parliamentarian and modern social activist Dr. Sherīn Mazārī,

"It would not be incorrect to say that post 9/11 expansion across the world and the so-called war on terror has additionally increased the troubles face by the Muslims living in as well as travelling to the West". 13

According to this magazine, the Danish newspaper is preparing to publish these controversial cartoons in millions all over the world. It is not Muslim observation but also depicts and articulates from any nation and international media houses also have exposed it. According to the BBC Urdu News, the legal adviser of Charlie Hebdo Richard Malacca said in an interview,

"We shall not accept defeat because the meaning of I am Charlie means the right to insult".  $^{14}$ 

What should be the limits of freedom of expression? Where are the socalled global principles of freedom of expression? Different Global newspapers and magazines condemn and criticize Charlie Hebdo's cartoon publication of the Prophet of Islam. According to the Saudi newspaper Al-Waṭan,

"Free speech should be stopped on the point where the insult of any religion, race and color starts. The blasphemy of religion is also considered the Racism".<sup>15</sup>

But in Europe in those days, the scenario is totally different. In fondness and resemblance of liberties, they forget that Europe is legally and socially secular and a number of religious minorities especially a good number of Muslims are also part of the modern West.

The situation is so intense that if Charlie Hebdo decided to publish 6 million extra copies of the Magazine containing controversial cartoons where

the British and Israel distributes it freely in their countries. According to many national and international Newspaper reports<sup>16</sup>, after Charlie Hebdo attack, the first issue of magazine published and 3 million copies of it spread freely in British and Israel. On the other hand, thousands of British Muslims protested against Charlie Hebdo's cartoons and the British government policy on the cartoons of the Prophet . They demanded to limit the freedom of expression against the sacred personalities and the religious symbols. According to Daily Mail newspaper;

"Swarming around Hero Monty, the hardliner Muslims are protesting against freedom of speech: Thousands gather outside Downing Street over 'uncivilized' Charlie Hebdo's controversial cartoonists (of Prophet Muhammad<sup>28</sup>)". <sup>17</sup>

The demand against blasphemous activities and hate speech is very old. Although blasphemy laws in favor of Christianity are available in Britain to protect Christianity but the British government is not ready to consider it as blasphemy against Islam and his Prophet (\*). Some years before after 1980 during the protest against notorious and controversial book of Selman Rushdeī against the Prophet Muhammad when representatives of Muslim British community submit an application to include Islam in this law of blasphemy, which is specific to the Christianity. Here, a renowned Lawyer and expert of Blasphemy laws Ismael Qureshī stated about this controversy;

"The British Muslim nationals moved Chief Magistrate to get notice of Selman Rushdie's profane book which had irritated Britain's Muslims community, but the compliant was rejected on the basis that the UK Blasphemy Law is only concerned with Christianity, it does not extend to attack on other religion such as Islam". 18

After it this judgment was approved in shape of decision by England divisional court. According to the High court decision, "We have no doubt the blasphemy Law of Britain as now stands; it does not extend to other religions". So, now we can think and is practically observed from Muslim leaders and scholars that it is a wide range and open discrimination in a most civilized country like Great Britain. As well as, in his famous decision by the USA Supreme Court on the issues of freedom of expression and blasphemy of religion, Justice Clark comments are very bold and clear about religion;

"From the stance of free speech and the press, it is sufficient to identify that the State has no legal concern defending any or all faiths from views offensive to them which is enough to validate prier limits upon the expression of those opinions. It is not the task of government in our nation to restrain valid or factual attacks upon a particular religious dogma". <sup>20</sup>

It means the government is free to defend the religious attacks of any kind. In other words, it can be said rightly, now you are free to abuse religion

without any legal fear and threat. It is also noted that the free speech with any legal, ethical or social limits causes harm and abuse to the religious rights and rituals. Therefore, 'Abdul Mājīd al-Omrī rightly says about limits of freedom of speech and respect of religion, "We have made it clear that liberty of speech without restrictions or boundaries would guide to abuse and violence to spiritual and ideological rights. This wants everybody to increase attempts to criminalize offending divine religions, the Messengers, the sacred Books, religious signs and places of worships (for all communities and faiths including Muslims)". <sup>21</sup> If one's try to understand it, it is very simple to understand that every person has the right to free speech and expression within limits and boundaries, rather than a right to abuse and hate.

Keeping in view, on any level Muslims do not insist on special rights and laws to Islam and the Prophet Muhammad but they demand blasphemy laws for all religions and especially for all the Prophets (PBUH). As Professor Khurshīd Aḥmad rightly suggests at that issue, "We do not want special rights to Islam from the West but we only request to present us as we are, do not portray us as evil". Some Western scholars think that we cannot give special weightage and priority to Islam under the blasphemy law. They openly say the blasphemy laws are creating religious discrimination. A freedom house report's author Jo Ann writes,

"The selective implementation of the blasphemy laws grants increases to prejudice supported on faith and belief, as religious minorities and heretical cults are frequently marked excessively". 23

I think it is not sufficient justification to abolish the blasphemy laws because Muslims have been demanding blasphemy laws in the West which they demand as a minority not as a majority. The blasphemy laws make sure the protection of Islamic faith and other minorities' rights, live and beliefs. Mr. M I Qureshī correctly commented, "In fact the blasphemy law makes sure the life and safety of all those citizens against whom the blame of offence is not confirmed".24 This statement also tells us the minorities need not to be afraid because the blasphemy law protects them from harm and false accusation. Muslims countries are criticized for violation against minorities, but here the Muslims in West are minorities and demand law of blasphemy to ensure religious rights, rituals and symbols to be protected. This credit goes to Islam that Muslims respect and believes in all the Prophets, the Revealed Books, the Divine Rituals and sacred Personalities. Especially in case of prophets Muslims do not differentiate between them and believe and respects all of them. In this regard the Islamic creed about all the Prophets and the divine books is very clear. Thus, the Book of Allah pronounces;

"The Messenger believeth in what hath been revealed to him from his Lord, as do the men of faith. Each one believeth in Allah, His angels, His books, and His messengers. We make no distinction between one and another".<sup>25</sup>

A renowned Islamic scholar Sheikh Ṣāliḥ al-Fowzān interprets this verse of the Quran, "It is recommended for a Muslim to believe in all the Prophets (PBUH) from the first to the last and as well as give them regard, respect and love because they are all the great personalities and sent from Almighty Allah". Se Islamic creed gives high importance and value to the faith in Prophet-hood. Therefore, faith in Prophets is one of the pillars of Islam. The Prophet Muhammad said, "<\">You confirm your belief in Allah, in His angels, in His Books, in His Prophets, in the Day of Resurrection, and you confirm your belief in good and bad Taqdīr from Allah>>".27" Muslims believe in all Prophets of God and do not differentiate one from the other such as Hindus, Jews and Christians do it. I think it is a historical fact and even do not reject it the opponents of Muslims on any level because the Book of Allah, the Sayings of the Prophet of Islam se, Islamic Jurisprudence and Islamic history and Muslim conduct are eye witness of this fact. Allah describes this fact too;

"Is it that whenever there comes to you a messenger with what ye yourselves desire not, ye are puffed up with pride? -Some ye called impostors, and others ye slay!" 28

The Prophet \*\*prohibits differing or giving priority to one another from the Prophets of Allah. The Prophet of Islam \*\*said:

"<\Do not differentiate the Prophets \(\beta\) in reverence and respect\>".\(^{29}\)

This judgment has excellent impacts on the Muslim creed *towards* the Prophets of Allah. It is the dignity of the Messengers of Allah #that He commands the believers not to differentiate between them in level of respect regard and faith. Although, Allah Himself sates their difference of position in the Quran;

"Those messengers We endowed with gifts, some above others: To one of them Allah spoke, others He raised to degrees (of honor)".<sup>30</sup>

Here a group of Muslim scholars raised an important point about Prophethood. It is said that it is the characteristics of the Muslims that they do not make distinction between Prophets According to Allah's command,

"We make no distinction between one and another prophet" <sup>31</sup>(al-Baqrah 2:285).

This means they do not differentiate in keeping faith in all the Prophets of God. Therefore, we say, we believe in all Prophets and bear witness of their Prophet-hood that they are sent from Allah. As well as, we do not say as said by the Jews,

"We believe in some but reject others" 32

Accordingly, Muslims' attitude and faith towards the Prophets and the Messengers of God have been very careful throughout the history. Muslims give respect from the depth of their hearts and souls to all the Prophets. Therefore, due to these excellent teachings of Islam, Muslims have been giving respect and regard to the Prophets and founders of different religions from a long tenure of fourteen centuries. Muslims ruled over great territories of the world, they excellently treated other religions, the history of the Muslim rule is an eye witness to this fact and the books are full of these descriptions.

Muslim history bear witness to it, that they not only regard the Prophets but they also regard and respect the religious feelings and rights of other communities which were part of the Muslim Rule (the righteous caliphate). The non-Muslim writers also appreciate this key feature of the Muslim state and society. It is also a fact that some people of Christian and Jews minorities at times blasphemed the Prophet in terms of political and religious tool. Therefore, the blasphemy movement has a long history and Muslims have been facing it even during their rule. A Western historian, Lane pole's views;

"Christians had complete religious freedom in Muslims Spain but due to their blindness they misuse it. Some fundamentalist priest misguided the Christian youth. They suggested them to blaspheme the Prophet Muhammad and due to this they will be crucified and meet Jesus Christ in Heaven".<sup>33</sup>

In Christian history they have special regard and fame as Christian martyrs. Actually, they were not martyred but they were blasphemers of prophets and Christian crusaders made them stand bot this shameful act in religious bigotry and revenge.

Contrary to this, to protect the Prophet's sanctity and religious feelings is a highly important value of Islamic civilization and Muslim has been regarding it throughout the centuries. The dominant blasphemy law has been a special value in Muslim societies throughout the history. The Muslim rulers always care this value and punished all blasphemers of the Prophets. The big motive of this cause was a collective consciousness of the Muslim society, which do not accept blasphemy in any case and the second reason was the Islamic law. In the contemporary era Muslims also face the ever badly and worthless behavior of the West towards the dignity and respect of the beloved Prophet Muhammads. The Western scholars name it the freedom of speech and press but the actual situation is very bizarre. The evidences and continuous publications of blaspheme cartoons, films, books and news articles give clue to hate speech, vilification and Islamophobia against Muslim.

The case of Charlie Hebdo is a test case for the West against Islamophobia. The clear evidences show that this was not freedom of expression issue but actually it was the preplanned conspiracy and the case of Islamophobia and hate speech against Islam and Muslims. There was a time when Europe was considered a safe place for all religious, social and cultural communities on the globe but now it is a completely different Europe. The West is facing moral crises. In this sense we should give value and preference to local Muslims scholarly suggestions and views. Many Muslims have given their scholarly output. Here, Shākir's observation on Islamophobia has more weightage to highlight this burning issue; "It is no amplification to guess that in Europe (all the Wes including America) there continue the danger of descending into profound ethical crisis (In the shape of Islāmophobia, racism and hate speech), if it submits itself to these fears".<sup>34</sup>

Moreover, it is observed that the serious moral crises during the publication of blasphemous caricatures of the Prophet of Islam . The founder editor of Charlie Hebdo, Henri Russell, makes it responsible to Stephan Charb (A partial Jews guy) for this heinous action of an interview, "The slain editor dragged the team to their deaths by overdoing provocative cartoons. What made him feel the need to drag the team into overdoing it?"35 On the other hand the British parliamentarian Jorje Galway said whiles his address to a protest in British was in the favor of Islam. He clearly denies the trial of Islam in any case, "We shall not trial Islam in the name of freedom of expression. Further, he said, Europe hates Islam under the banner of free speech". 36 Notable point is that it is not a statement from any Muslim leader or organization but strong demonstrational views from the heart of the West. These are the most important and powerful comments to defend Islam in such a violent and heinous situation. It is a serious effort to heal Muslim injuries, especially in those days when there is a hunt by the phobia of freedom. As a point of objection, many Westerns insist unlimited freedom but the Freelance freedom of expression is not good even for speakers as because when anything exceeds its limitations loses its charm and importance. The legal experts also talk to limit it. A renowned Western scholar Cox Archibald writes,

"Liberty of expression benefits more than the speakers. The hearer and reader suffer a violation of their spiritual liberty, if they are denied access to the ideas of others".<sup>37</sup>

Therefore, to save the humanity and society from this suffering and chaos it is very necessary to adopt those principles and laws which do not stop freedom of expression but they restrain and limit the free speech.

Another important aspect of the Western freedom of expression and speech is the double standards and discriminative behavior to East with special reference to Islam and religious offence. On the one hand, they publish the controversial and heinous cartoons of the Prophet of Islam and claim it the right of so-called freedom of expression, on the other hand, if any person

criticizes the Jews Holocaust, Israel's Creation, Jesus Christ personality, American cruelty on Red- Indians, British Queen or Secular Constitution of Nationalist States, they arrest it, persecute it and even send him to jail for a long time, till they apologies or pay fine but if issue is related to Islam and Muslims they interprets it as right to freedom of expression which is not a justified act. A famous Pakistani journalist Āmir Liāqat Hussein analyzes this situation most likely;

"The freedom of expression is a sweet philosophy but its standards are different in different places. Especially the behavior of the Western world about the beloved Prophet Muhammad sis completely nonsense in the subject of free speech". 38

The debate about holocaust is prohibited and is a police case in France. Many persons have suffered from it. An important story is related to the History professor's denial of the Holocaust. The fresh victims of it are American news Chanel anchor Jim Clancy and French comedian Dieudone. They criticized Jews during Charlie Hebdo cartoon issue. Newspapers tell us that a renowned American News Anchor Jim Clancy is terminated from his service due to his comment on cartoon issue against Jews. A French author raised a question over the arrest of French comedian Dieudonne, "Why does liberty of expression stop at Dieudonné? Asked Nicolas Bourgoin, an author and blogger, following the news, adding the case showed a double standard of free speech in France in its entire splendor". 39 Is this not a double standard of the West regarding freedom of expression? Pakistani Foreign office condemned these controversial and shameful cartoons and considered it as double standard of the West about freedom of expression. Actually, Muslim Ummah is feeling pain and hatred on the publication of controversial cartoons. If opinion against Holocaust is racial crimes then why the Prophet's cartoons are not counted as a heinous crime.

This is the hypocrisy of the Western freedom of speech. According to Muslim scholars the continuous publication of controversial cartoons of the Prophet Muhammad is not the freedom of expression but it is blatant terrorism and enmity against the Prophet of Islam and Muslims. According to an Islamic scholar and senior journalist Ouriyā Maqbūl Jān; "Here issue is not to protect the freedom of expression. If the freedom of expression is so charming to the Europe, then anybody should be allowed writing or speaking against Jews, Israel and Holocaust. Nobody is allowed to speak or write against these issues. Even some of the people have been persecuted due to this freedom". An Algerian scholar and journalist Ḥabīb Rāshdīn maintains; "It is not so-called freedom of expression but it is a new crusade against Muslims. The French government assists Charlie Hebdo financially; gives him facility to publish these controversial cartoons again. He suggests the Muslims public to launch petitions of religious insult against French Ambassadors of the

Muslim countries". 41 Uthmān Damūhī observes it an open terrorism against Islam and Prophet ##;

"Under the banner of freedom of speech, to insult the Prophet sis an open terrorism from West. Unfortunately to stop the spread of speedy growing Islam the anti-Islamic powers have done these unethical activities from the centuries but in the contemporary ages, these activities are more on top".<sup>42</sup>

The freedom of expression is not under threat or sanctions but an open insult to the sacred personalities is no way to freedom. Even the Australian High commissioner for human rights considers it illegal. There is no ban on freedom of expression but this cannot be allowed to insult the Prophets and religious personalities in the cover of freedom of expression. If you do not stop these controversial cartoons you should be ready to more attacks as done on Charlie Hebdo. The French Prime Minster says it is the war against terrorism not against Islam, but on the other hand, he does not say a single word in the rejection of these heinous and controversial cartoons. The French Prime Minister Manuel Vales says in his fresh address to the French assembly;

"His country is at war against terrorism, radicalism, and Jihadist struggle and (we are) not against common Muslims and Islam. He further said; "Islam is the second largest religion of France". 43

In this scenario Denmark ex-foreign minister's statements is very reasonable and effectively try to cool down the situation. Aleman Jonson states, "I regret the fact that the cartoon controversy began from my own country when a newspaper decided to print the caricatures in an immature effort to express the freedom of speech. It occurred last autumn, and at that moment I disagree openly against it, what I consider it as an insensible act because it harms other people's religious thoughts". 44 On the other hand, the controversial magazine again published the cartoons of the Prophet son the front page of the magazine. According to BBC Urdu News, "The Charlie Hebdo has published the controversial cartoons of the Prophet of Islam on his front page in his January 14, 2015 publication a 30 million copies". 45 The normal circulation of the Magazine is maximum of 60 thousand copies. It means they publicly want clash between Islam and the West because this controversy is leading to an ultimately conflict between Muslims and the Western world. This notorious effort provokes the extremist powers of the East and West to confront each other. Mr. Effie rightly stated; "Now that the clash over the caricatures representing the Prophet of Islam Muhammad (#) is failing down, or thus I expect it is apparent that the only winners are the radicals in the Islamic World and (the West) Europe". 46 Consequently, after this incident the debate starts about the limits of freedom of expression and religious criticism. One group is demanding to ban the freedom of expression

while other is blaming religion especially Islam due to this extreme activity. But the question is that why do you provide opportunity for that issue?

If we want global peace and interfaith harmony among faith and civilizations then we need to limit the freedom of expression with some boundaries. Thus, there is the need of time for international peace and harmony to establish an international blasphemy law by the UN, in which insult of the sacred personalities and religion should be considered a punishable crime. If we want to stop such incidents we need to rethink about the boundaries of the freedom of expression. For universal peace and prosperity, there is need of a new comprehensive social contract at international level to ban insulting religious personality and places. Continuously, insulting the Prophets and religion by the Western media is not freedom of expression. It is a hostile movement of the West against Islam under the cover of freedom of expression. It is also observed that when freedom of expression crosses its limits it becomes freedom to insult. This cannot be allowed in any case in any country, in any situation. The scholars are demanding to ban it but their demand is given no weightage from the Western world including UN. According to the good deal of scholars, this issue can become an igniting step to the clash of civilizations, rather than harmony and tolerance. Therefore, it is suggested from Muslim scholars that the West should rethink the limitations of freedom of expression. Freedom of expression does not mean freedom to degrade and insult. There is need to redefine free speech and its limits to save the world from clash of civilization. According to some scholars, the violation of values should be declared as hatred crime on the international level. It is also an important issue that if West is careful about his values than Muslim also has some values. Here, a renowned Pakistani scholar Professor Hamid Kamāl al-Dīn suggestion is like to share; "We suggest the limit of freedom of expression up till where it may not cause any hurt or violation to human values. Otherwise, this world cannot achieve peace and peaceful coexistence with double standard of freedom of expression".47

It is concluded that Islamic limits and restrictions are not new and not against freedom of expression as well. Islam talks about those limits and restriction on freedom of expression that is not against any religion or community but these are universal and globally recommended in all prominent thoughts and laws. In the modern Muslim countries, which are affiliated with the UNO have also freedom of speech, thought and religions in their countries but they limit it according to their circumstances. Accordingly, for this regard the Cairo Declaration of Human Rights in Islam, 1990 (CDHRI), is an important document from the OIC on the limits and boundaries of free speech. The CDHRI article No. 22 rightly suggests;

"Each person shall have the right to freedom of expression in such behavior as would not be opposite to the doctrine of the Islamic Sharī'ah. (b) Everybody shall have right to promote what is proper, and spread what is good and advice against what is incorrect and wicked according to the standards of Islamic Sharī'ah''. 48

Islamic missions and ambassadors raise voices against violent and hate speech opposing the religion. Now many voices have been raised against hatred and blasphemous speech from the international community as well. According to the Guardian Newspaper report, "Two years before, the European Union (EU)<sup>49</sup>, the Arab League (AL<sup>50</sup>) and the Organization of Islamic Cooperation (OIC) demand in a joint statement. While fully recognized freedom of expression, we believe in the importance of respecting all the Prophets".<sup>51</sup> It can become a positive initiative for international blasphemy laws, if International community is ready to stop this verbal terrorism activity. Otherwise the so-called theory of the clash of civilization is going to be practiced.

The freedom of expression without any limits and principles creates harms and conflict in the society. In other words, freedom of speech without any reasonable restrictions becomes freedom of abuse and violates the genuine rights of others. Muslim scholar's advice;

"Every civilized society differentiates the freedom of expression and anarchism, because when this freedom accedes its limits it becomes cause of chaos in the society and makes result as violations of others rights. Therefore, this freedom can become fruitful for society when it gives the guarantee and security of rights and interests of others".<sup>52</sup>

It means if we want to save the future of freedom of expression and speech, we need to make laws against blasphemous speech, Islamophobia and religious defamation as well. Here, Western scholar Agnes Callamard reservation cannot be ignored, "The events of the last months (aftermath of Danish Cartoons issue), with special reference to the Danish cartoons, have positioned freedom of expression and aggravated the feeling of the global controversy and risk of aggression". <sup>53</sup> Islamic sources and divine laws provide the competent solutions of these global problems. The CDHRI state;

"If Islamic wisdom is shared with faith, it will satisfy the hopes of the world communities to lead all human being to save from conflict because of diverse and contradictory ideas and thoughts of theirs and grant solutions for all troubles of this world".<sup>54</sup>

With the passage of time this conflict is creating the situation of clash between global communities specially Islam and the West. The recent blasphemous incidents in the Western countries in the name of freedom of expression and secular democracy are not reflected as good thing for global human peace, prosperity and harmony. A most liberal Pakistani

parliamentarian Shīrīn Mazārī remarks on double standards of the Western freedom likewise:

"Different elements make a strange concept of "Islam Vs other world" in the plural West and this issue is creating a problem in Muslim and non-Muslim peaceful co-existence in the Western countries. Moreover, issue of the recent blasphemous cartoons of the Prophet (\*) is a big example of the clash between the freedom of speech and the right to peaceful existence". 55

It is also a considerable issue that the West claims the blasphemous speech as a right to free speech but actually it is an attempt to hide behind the freedom of speech. Therefore, at that point Charles Amjad Ali rightly commented, "The attempt to hide behind freedom of speech, while generating xenophobia, racism and Islamophobia have been a rather cynical camouflage used in the West". <sup>56</sup> In this scenario, when different faiths and communities are living in this world, peaceful coexistence should be a necessary policy. According to a Western politician's fair advice; "If you desire to live in the same room as other people, you have to avoid confronting them through redundant irritation. The room we are discussing about is no longer the local pool but the global village and obviously the peaceful co-existence is the key to peaceful coexistence". <sup>57</sup> According to researcher humble opinion here the West is not differentiating between freedom of speech and freedom of abuse intentionally or unintentionally. In other words, the Western world is not feeling the sentiments of Muslims in this issue.

"There is lot of difference between liberty and anarchism. If liberty means to be free from all boundaries it becomes chaos. It violates the rights and liberties of others. Freedom and responsibility are mutual relationship between each other. Freedom cannot be permitted to insult others or violate others rights".<sup>58</sup>

The West needs to play a responsible role to cool down this chaos. There would be true efforts to tackle the fire between Islam and the West. The West should not forget this fact that the dignity and sanctity of the Prophet sis the issue of life and death for every Muslims.

Accordingly, International legal forums, human rights commissions and authorities should rethink about this fact that freedom to insult the religion is not freedom of expression but it is freedom of abuse, which violates other's rights and creates law and order situation in state and society. Additionally, this freedom of expression creates clash between human rights, religious respect and reasonable free speech. This is also a valid question to the civilized global community and the UN where the international laws of defamation, racism, blasphemy, hate speech and insult to religion are. They are ineffective because it is matter of Muslims, not about the Jews and Christians. It is simply

discrimination and enmity with Islam, Muslims and with the Prophet of Islam. While the International Declaration of Human Rights the UDHR considers all human being equal in rights and liberties. According to article no. 1 of the Declaration, "All human beings are born free and equal in rights and dignity and should act towards one another with the spirit of brotherhood". <sup>59</sup> The Muslim community is the second largest religious community of the world and in the West and America. Then why their behavior with Muslims is so rude. If it is not so, then why the civilized global community does not consider the insult to the Prophet of Islam a crime. With sorry to say, the West condemns attack on *Charlie Hebdo* but does not condemn the attack on sanctity of the beloved Prophet Muhammad and hurting the Muslim feelings and religious sentiments of the Muslims. According to a fresh Western study on blasphemy issue in this regard;

"The attack on the French satirical magazine *Charlie Hebdo* in January2015 was an attack on freedom of the press and freedom of expression ......This embodies an unfortunate message, and it is about time that society stood up for free speech in a clear and unequivocal manner, also when it comes to religious issues".<sup>60</sup>

As a point of objection, commonly, in the West it is considered illegal and unethical to disturb other fellow or neighbors even with loud music but in the issues of Muslims they do not bother it. Moreover, in the West, there are rights of animals but they are insensitive to hate and insult inflicted upon the Muslims and their beloved Messenger. It is supposed that the West claims the rights and safety for cats and dogs but they insult the greatest religious elders. This unethical and illegal behavior cannot be permitted from any ethical system and law. It is very strange that the Western people misuse the free speech as abuse to Islam in the presence of such special laws and restrictions on freedom of expression in Western perspective except it is not but an open bigotry against Islam and Muslims. At that point Mr. Khalid Mateen rightly stated about current western behavior about Islam;

"Now it's not a secret that the Western champion of rights, equality and freedom has become the symbol of double standard of hypocrisy and discrimination. The actual face of the Western advocates of liberalism and enlightened moderation has exposed. The continuous hostile and blaspheme movement against Islam and Muslims tell us that the freedom of expression in West is not more than a religious blasphemy and defamation attempt against, Islam, Prophet of Islam , rituals and values of Islam and Muslims".<sup>61</sup>

At that point, the study tries to understand this reality that clash and conflict is not suitable for Islam or the West. The West should understand the religious and ethical values of Islam and Muslim community. Here, a well-

known Pakistani Parliamentarian articulates, "Islam is a religion of the large minority all over the West; it needs to be accepted as truth that will not go missing. The danger of extremisms to be evaded and the disparaged Muslims need to be carried into the mainstream, especially the youth". 62 Undoubtedly both the point of views are diriment to each other but a constructive dialogue between Islam and West especially on freedoms and rights may be conducted. Therefore, Fathī Uthmān suggests;

"Maintaining rights of expression in argument are essential for such a dialogue which must be conducted on both the sides within methodological and ethical guidelines in order to make it fruitful. Those who are born Muslims should not be deprived of the right to a similar discussion of their faith within the same lines" 63

The conflict on freedom of speech is creating a harsh clash between Islam and the West day by day because the sanctity of the Prophet Muhammad sis a Muslim core value and the freedom of expression is a Western value. Therefore, we should be careful when the issue is related to other values and their sensitivity. Hence, Mr. Uffe rightly recommended;

"We must avoid situation where dissimilar values confront each other in ways that cause violence. We must try to build link between faiths, morals and norms".<sup>64</sup>

Consequently, we find, on one side, they consider the Prophet's \*\*cartoons as freedom of expression but on other side they do not allow even joke on Charlie Hebdo. If Charlie Hebdo hurts 1.5 billion Muslims in all over the world by publishing these notorious cartoons of the Prophet of Islam \*\*, then it is freedom of speech and if Muslims in reaction burn the French flags it is violation of laws and to be apologized for. Such circumstances compel me to rethink about Western world having hypocrisy, double standard and injustice against Islam, Prophet of Islam and Muslims community. Moreover, if the West does not stop this then they will never achieve peace and prosperity because if they want limitless freedom of expression then they should be ready to face freedom of action. Therefore, it is concluded after this long conversation that the Islamic freedom of speech and expression has some moral, legal and social limits and boundaries but the Western freedom of expression has some nominal legal limits which is not sufficient to eliminate hate speech, religious defamation and blasphemous speech.

#### Conclusion

Some important results and conclusions from the above study are intimated below;

1. On limits and boundaries of freedom of expression Islamic and Western thought have contradictions to each other. In Islamic thought, freedom of expression is not a sole right but it is a privilege on the

- behalf of duty and responsibility, while in Western thought, issue is entirely different.
- 2. All Western laws and instruments recognize the freedom of expression with in legal boundaries. Actually, the religious blasphemy, religious violation and Islamophobia has no sufficient legal protection due to some political issues. Especially the increasing trend of Islamophobia and blasphemy of the Prophet of Islam has become cheap fashion from the Western world under the umbrella of freedom of expression.
- 3. In Islamic perspective the philosophy of rights and duties has reciprocal relationship to each other, because according to Islamic teachings everyone is responsible for his or her actions and words in this world and the world hereafter as well.
- 4. In Western perspective freedom of expression is sole right and every one use tis right without any care and limit. Western laws have a relaxation in case of free speech.
- 5. Islamic and Western thoughts are somehow consensus on importance and scope of free speech, otherwise there is no similarity in both.

#### **REFERENCES AND NOTES**

- 1. Western Perspective: in academic use, West is not considered as a piece of land. It is a dominant thought and civilization which was developed after reformation and renaissance movement in the context of Judio-Christian tradition, Roman laws, Greek philosophy, secularism, liberalism and modern sciences. Now, it has become an antagonist of Islam from past many years.
- 2. Revealed Ethics: Revealed or religious ethics are not a concern of the contemporary Western thought because they focus on humanistic or secular ethics, which is derived from Greek and Roman philosophy. These ethics are entirely different from the revealed ethics, especially since the separation of religion from political affairs the ethics is not a priority of the West. If somebody has doubt please check the current situation of the west. For example, according to Will Durant modesty (Hayā') is a vital feature of a civilization but today the West lacks of modesty and Hayā.
- 3. ICCPR: Stands for International Convention on Civil and Political Rights. It is an international, the most significant human rights instrument which firmly manages to provide and respect the fundamental human rights and civil liberties for its signatories. It was adopted and implemented by UNO General Assembly on March 23, 1976.
- 4. CDHR: It stands for Cairo Declaration of Human Rights which was declared by the Muslim scholars of the Organization of Islamic Countries (OIC) at Cairo in 1990. Major rights are same as were in mentioned in UDHR but some useful amendments were suggested in UDHR with special reference to Shrī'ah.
- 5. UDHR: It stands for the Universal Declaration of Human Rights. In contemporary era it is considered as most important document from the united nation on international, level. It was announced by the UN on 1948.
- 6. **ECHR:** Stands for European Convention on Human Rights is an international convention to protect human rights and political freedoms in Europe. Drafted in 1950 by the Council of Europe and implemented on 3 September 1953. All European states (47) are member of the Convention. The Convention established the European Court of Human Rights. Any person who feels his or her rights have been violated under the Convention by a state party can take a case to the Court. Convention has 16 protocols with several articles.
- 7. International Convention on Civil and Political Rights", *Human Rights Law Journal* 4 (1983):443-460. https://www.academia.edu/4672897/Freedom\_of\_Information./Article no.19 (3), 597.
- 8. http://www.dailymail.co.uk/news/article-2901415-freedom of speech/ Accessed: 13/1/2019.
- 9. Charlie Hebdo: It is a French weekly magazine. The Magazine published the controversial cartoons of the prophet Muhammad sin January 2015. Muslim reacted severely against it across the world.
- 10. <a href="http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/02/150202">http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/02/150202</a> france\_clash\_of\_civalisations/Access: 3/2/2019.
- 11. **Islamophobia:** Literally means fear from Islam. It ia is a form of intolerance and discrimination motivated with fear, mistrust and hatred of Islam and its adherents. It is often manifested in combination with racism, xenophobia, anti-immigrant sentiments and religious intolerance. Manifestations of Islamophobia include hate speech, violent acts and discriminatory practices, which can be manifested by both non-state actors and state officials.
- 12. http://www.express.pk/story/333583/ Accessed:5/3/2019.
- 13 Sherīn Mazārī, "Multiculturalism and Islam in Europe", *Policy Perspectives* 7:1 (2010), 92.
- 14. http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/01/150113 chalie hebdo issue/ Accessed: 13/3/2019.

- 15. <a href="http://www.alwatan.com.sa/Politics/News\_Detail.aspx?ArticleID=212041/">http://www.alwatan.com.sa/Politics/News\_Detail.aspx?ArticleID=212041/</a>
  Accessed: 16/12/2019.
- 16. Newspaper Reports: Due to its importance and sensitivity this incident was covered and broad casted by national and international print and electronic media houses with long range.
- 17. <a href="http://www.dailymail.co.uk/news/article-2944946/html#ixzz3RDZ6zbeM/Accessed:9/2/2019">http://www.dailymail.co.uk/news/article-2944946/html#ixzz3RDZ6zbeM/Accessed:9/2/2019</a>.
- 18. Qurayshī, Muhammad, Ismā'il, Muhammad: *The Messenger of God and the Law of Blasphemy in Islam and the West* (Lahore: Naqūsh Publishers, 2006), 90.
- 19. Robert Martin, *The Source Book of Canadian Media Law* (Carleton: University Press, 1994), 444.
- 20. Terry Eastland (ed.), *Freedom of Expression in the Supreme Court (US)* (New York: Row Man and Littlefield Publishers Inc., 1992), 135-136.
- 21. <a href="https://www.reddit.com/r/mediaquotes/comments/3fpx1x/">https://www.reddit.com/r/mediaquotes/comments/3fpx1x/</a> freedom of/ Accessed: 12/1/2019.
- 22. Khurshīd Ahmad, Islam and the West (Lahore: Islamic Publications Buru, 1963), 60.
- 23. Prud'homme, Jo-Ann, *Policing Belief; Impacts of Blasphemy Laws* (USA: Freedom House, 2010); P: 2, https://www.freedomhouse.org/sites/default/files/Policing Belief Full.pdf.
- 24. Qurayshī, Muhammad: The Messenger of God and Laws of Blasphemy in Islam and the West, 68.
- 25. Sūrah al-Bagarah 2:285.
- Fowzān, Şāliḥ bin 'Abdullah, al-Manṭaqā Ṣāliḥ al-Fowzān (KSA: al-Majlis al-'Ilmī, n. d.), 1:34.
- 27. Qushayrī, Muslim bin Ḥajjāj al-Qushayrī, Ṣaḥīḥ Muslim.Riyadh: Darussalam, 2007. Hadīth no.102.
- 28. Sūrah al-Bagrah 2:87.
- 29. Sahīh Muslim, Hadīth no.1844.
- 30. Sūrah al-Baqrah 2:253.
- 31. Surah-Baqrah 2:285.
- 32. Surah al-Nisā 4:150
- 33. Stanley Lane-Poole, *The Moors in Spain* (London: T Fisher Unwin Publishers, 1888), 78-95.
- 34. Shākir Hassan, "Will Europe Surrender Selected Racism", *Arches Quarterly4:7* (2010), 84-94; www.thecordobafoundation.com/.../ARCHES\_Vol%204\_Edition%207.
- 35. http://www.telegraph.co.uk/news/worldnews/europe/france/11346641/Accessded:19/1/2019.
- 36. Abbās Athar, (ed.), *Daily Express News14:321*(January 20, 2015), A.12.
- 37. Archibald Cox, Freedom of Expression (London: Harvard University Press, 1981), 1.
- 38. Āmir Liāqat Husain, Āzādī-e-Izhār kay Nām per (Khalid Mateen) (Lahore: 'Ilmo-Irfān, 2013), 425.
- 39. http://www.ft.com/cms/s/0/8329e256-9bed-11e4-a6b600144feabdc Accessed: 16/1/2019
- 40. Khalid, Mateen, Āzādī-e-Izhār kay Nām Par (Lahore: 'Ilm-o-Irfān Publishers, 2013), 456.
- 41. <a href="http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/01/150114">http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/01/150114</a> charlie hebdo reaction zis/Accessed:16/1/2019.
- 42. http://www.express.pk/story/333583/ Accessed: 5/3/2015.
- 43. <a href="http://www.businessinsider.com/afp-we-are-at-war-against-terrorism-not-islam/">http://www.businessinsider.com/afp-we-are-at-war-against-terrorism-not-islam/</a> Accessed: 14/1/2019.
- 44. <a href="https://www.project-syndicate.org/commentary/coexistence-or-no-existence/">www.project-syndicate.org/commentary/coexistence-or-no-existence/</a> Accessed: 20/2/2019.
- 45. <a href="http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/01/150113">http://www.bbc.co.uk/urdu/world/2015/01/150113</a> french pm war zis/Accesssed:14/1/2019.

- 46. Khurshīd Aḥmad, "Secular Democratic Right and Blasphemous Cartoons", *Policy Perspective* 7:2 (2010), 9.
- 47. Kamāl al-Dīn, Ḥāmid, Yeh Gard Nahīn Baithey Gī (Lahore: Maṭbū'āt-e-Īqāz, 2009), 49.
- 48. Lawson, Edward (ed.), *The Encyclopedia of Human Rights* (Washington: Taylor & Frances, 1996), CDHR, Article no.22, 177.
- 49. EU: It stands for European Union. It is the most powerful union of European countries for mutual cooperation, development and protection of human rights and liberties. It's headquarter is situated in France Strasburg. It has the most powerful currency of Euro which can be compared to international standard.
- 50. **AL:** It stands for Arab League. It is a big union of the Modern Arab Muslims countries on the ground of same language and religion for mutual cooperation, development and solution of different regional issues. It's headquarter is at Makah and foreign ministers run and contribute in it with a selected secretary general.
- 51. <a href="http://www.theguardian.com/2015/feb/17/europe-blasphemy-middle-ages/">http://www.theguardian.com/2015/feb/17/europe-blasphemy-middle-ages/</a> Accessed: 24/2/2019.
- 52. Khurshīd, "Secular Democratic Rights and Blasphemous Caricatures", 20.
- 53. Agnes Callamard, *Freedom of Speech and Offence: Equal Voices* (Vienna: EUMC, 2006), Section no.18, 1-7; <a href="https://www.article19.org/pdfs/.../blasphemy-hate-speech-article/">https://www.article19.org/pdfs/.../blasphemy-hate-speech-article/</a> Accessed:25/2/2019.
- 54. Lawson, The Encyclopedia of Human Rights, CDHR, Preamble, 176.
- 55. Mazārī, "Multiculturalism and Islam in Europe", 97.
- Charles, Amjad 'Alī, "Hate Speech is Hate Speech", Quarterly Al-Mushīr 48:1 (2006),
   23.
- 57. *Uffe* Ellemann-Jensen, "*Coexistence or No Existence*" <a href="https://www.project-syndicate.org/commentary/coexistence-or-no-existence?barrier=accesspaylog/Accessed:15/7/19">https://www.project-syndicate.org/commentary/coexistence-or-no-existence?barrier=accesspaylog/Accessed:15/7/19</a>
- 58. Khurshīd Aḥmad, "Shaitānī Cartoons: *Tehdhībī Crusades*" *Tarjumān al-Quran* 133:3 (2006), 24.
- 59. Alfreosson, Guomundur, *The Universal Declaration of Human Rights: A Common Standard of Achievement* (London: Martinus Nighoff Publishers, 1999), Article no.1, 41.
- 60. Cliteur, Paul & Tom H, *The fall and rise of Blasphemy laws* (USA: Leiden University Press, 2016)11.
- 61. Khalid, Mateen, Āzādī-e-Izhār kay Nām Par, 17.
- 62. Mazārī, "Multiculturalism and Islam in Europe", 100.
- 63. Fathī, Uthmān Muhammad, Ḥuqūq al-Insān Bayna al-Sharī 'ah al-Islāmīyyah wa al-Fikr al-Qānūnī al-Gharbī (Beirut: Dār al-Shurūq, 1982), 116.
- 64. Uffe, "Coexistence or No Existence", 3.

## Impediments in Translating the Holy Qur'ān (Guiding Principles for Translation)

Dr. Khalid Mehmood Madni \*

#### **ABSTRACT:**

English is an international language. Many attempts have been made to translate the Qur'an into English by Muslim and non-Muslim scholars with different objectives. However, whatever their objectives are but it is not amiss to recall that the translation should be accurate and precise with possible human effort. On the other hand, Qur'ān is not an ordinary book; it is the very word of Almighty Allah. Of all great works, the Qur'ān is the least translatable, and Arabic is not at all easy to translate into a language which is so widely and radically different from Arabic in its structure and genius. The difficulty increases many times for an English translator due to the Qur'anic I'ejaz, its inimitable elitism, miraculous elegance, and grandiose cadence. Moreover, it is so rich in meaning, so pithy in expressions, so vigorous in style and so subtle in implications. Therefore the nature of the problems is multidimensional which ranges from inimitability to the I'ejaz of the Qur'an, the difference between the languages and culture, the need for bridging materials, prejudice, and lack of awareness of the sciences of the Qur'ān. To overcome these impediments, one should follow guiding principles which include sound knowledge of the sciences of the Qur'an, deep awareness of the art of translation, and skillfulness of both the languages. This article illustrates impediments and problems while translating the Qur'ān and provides necessary techniques, requirements, tools, and guiding principles as the remedies of these problems for translators.

**Keywords:** Qur'ānic Sciences, Impediments, Translation of the Qur'ān, Guiding principles.

#### Introduction

The Holy Qur'ān is the holy book of Almighty Allah which is preserved in this way that this is the only heavenly book in this universe whose all words, phrases, and verses are the very word of Allah.

Allah says:

<sup>\*</sup> Assistant Professor / HOD, Govt. Ambala Muslim College Sargodha.

"Lo! We, even We, reveal the reminder, and lo We verily are its guardian."

The Qur'ān is not an ordinary book, the Qur'ān, the last of the previous books, the final, comprehensive, universal and authoritative summary of the teachings of Allah. Angel Jibrā'el is the Agency who was sent to Muhammad (SAW) by the permission and order of Allah. As for as the Articles of the Qur'ān are concerned, the Qur'ān contains the foundations for an entire system of life, covering a whole spectrum of topics, which range from specific articles of faith and commandments to general moral teachings, rights and obligations, crimes and punishment, personal and public law, and a host of other private and social concerns. These topics are discussed in a variety of ways, such as direct stipulations, reminder of Allah's favor on his creation, admonitions and rebukes. Stories of past communities are narrated, followed by the lessons to be learnt from their actions and subsequent fates.

The translations of the Qur'ān have been significant and positive contributions to humanity. For many centuries, a lot of people throughout the world have introduced the message of the Qur'ān to the man kind through their translations. English is an international, dominant and the language of the science. Muslims and non-Muslims are learning the message of the Qur'ān through its translations.

Hence, along the reviews of the prevailed translations, there should be a serious need of the study and effort to know the science of translation, its nature, problems of the translator, limitations and guiding principles for the translation.

When the art of translation came into being, it is mystery still. Nobody knows when did this trend and custom is started? Because, translation depends upon the necessity of human being. Whenever he needed, he started. Necessity started when two or more human beings interacted.

The variety of colors and languages has been described as blessings of Allah in the holy Qur'ān:

"And of His signs is the creation of the heavens and the earth, and the difference of your languages and colours. Lo! Herein indeed are portents for men of knowledge."

As Adam's progeny spread around the earth, different languages were developed. The need for communication across theses languages and the need to be benefited from the books and texts written in different languages by a greater segment of mankind have led humanity to the art of translation. Thus, translation is the one of the oldest human practices in its written and oral forms

as well. Here, first of all the meanings of the translation should be crystal clear. 'Abdul Mājid Daryābādī says:

"To mold the views of any author in one's language in such a way that there would be seemed no difference in translation and the original one"<sup>3</sup>

Translation is essential for making communication possible between people of different cultures. Translation has been considered an artistic endeavor, or a scientific study, a technical craft, a branch of linguistics, or a branch of literature.

## The Case with Translation of the Qur'an

It is meant that translator tries his best to change the author's view in his language. This definition can be applied on all types of books but not on the book whose author is Allah Almighty Himself. As Allah is great, same is the case with His last heavenly sent book; the holy Qur'ān, due to its unique style, miraculous literary and figurate chic.

Allah says in his Qur'an:

"And if ye are in doubt concerning that which we revealed unto our slave (Muhammad), then produce a Surah of the like thereof, and call your witnesses beside Allah if ye are truthful."

We never meant that translation of the Qur'ān is not legitimate. It is not only lawful but indispensable and mandatory to translate in all other languages. But to translate the Qur'ān is not a child's play. Many problems might be faced by translator to translate the Qur'ān in English.

As 'Abdul Mājid Daryābādī says:

"In beginning I thought that there were many translations before me like Pickthal's and Yusuf 'Alī's but when I started my work then I felt it was not an easy task" 5

Apparently, it is very easy to translate the Qur'ān and many people think it a pastime job. In fact, it is a bed of thrones and translator has to opt and select the words very carefully because translation is the name of expressing author's view in one's own language.

The difficulties and problems while translating the Qur'ān increase hundred times due to the nature of the text of the Qur'ān and due to its unique features and qualities which are necessary to narrate earlier than describing the problems so we shall be able to comprehend the topic fully.

## **Research Question and Literature Review**

What type of the impediments while translating the Qur'ān and to what extent it is an easy task to translate the Qur'ān. When we take an eye bird's view of the literature available on this topic then a wide range is available from the early to the latest. Translation and Tafseer go side by side so Al Itqan Fi Uloom al-Qur'ān describes all basic areas of study which are necessary for translation and Tafseer. Shah Wali Ullah described basics of translation and Tafseer in his famous book, Al-Fouz ul Kabir. Translations of M. M. Pickthal, Abdullah Yousaf Ali and Daryabdi also describe the nature of the impediments and the remedies to overcome the problems. This research illustrates the impediments and gives the guiding principles for translating the Qur'ān.

## The Qur'an Is Not an Ordinary Book; A Miracle:

The Qur'ān is not an ordinary book. It is the book of Allah Almighty which is inimitable and matchless in its style and rhyme. Particularly, its valuable and comprehensive meaning have no comparison in the world and this is the miracle of the holy Prophet (SAW) also. It is the unique masterpiece of Arabic language and literature. We can measure its literary altitudes by examining the challenge of the holy Qur'ān e.g., making and bringing a single verse identical in style and meaning with the Qur'ān and disbelievers could not produce a single verse in answer of this challenge. Inspite of being ethnical Arabs; they could not do so.

## Variety, Vastness and Cranium of All Studies:

As for as the essays and the subjects of the Qur'ān are concerned; it has variety of subjects and vastness of explanation the intellectual capacity of which, is not as easy as to be understood by everyone. For instance, it has the stories of the previous Prophets and their people; this is the study subject of histology, chronology and anthropology. It tells how did the Prophets lead their subject to the right path and administered them; it is the part of law, constitution, jurisprudence and law of inheritances. Moreover, it informs mankind about the oneness of Allah, reality of angels and concept of believing divine unseen things e.g. Paradise (Jannat), Hell (Jahannum), the Day of Judgment and angels etc. This knowledge is the integral part of mythology, ethnology and metaphysics.

#### Miracle of Literature:

It is the teaching of Allah which has a unparalleled and marvelous style, which may fascinate the people who know the pros and cons of the Arabic language and literature. It has old and nice proverbs, idiomatic phrases, symbols and ancient examples; which belongs to the study of literature, phonology, dictionary and art of expressing views in brief but comprehensive rich literary style.

Hence it is necessary and perquisite for a translator of the Qur'ān to know all arts, techniques and acquaintances and he must know the way in which the Qur'ān addresses, so that he may comprehend himself first and then make it understandable to others. Otherwise he may go the wrong path and mislead the others as well.

Hājī fakhrī says in this context:

"A translator ought to be expert in language in which he wants to translate the Qur'ān to know each and every style and shade of that language so that, he can opt an alternate shade or style where he needs." <sup>6</sup>

Alan Jones says about the style and translation of the Qur'ān:

"The views on the style of the Qur'ān that develops with in the Muslim community came to center on what was seen at its uniqueness and inimitability (ijaz). This is an important doctrinal area foe Muslims which largely lies beyond the scope of this translation—though it should be noted that it is the basis of very traditional view that the Qur'ān cannot be translated. The developments of these views limited the extent of the analysis of the stylistic and linguistic context of the Qur'ān". <sup>7</sup>

Famous scholar Ibn e Athir has appropriately summarized the vastness and the beauty of the expressions of the Qur'ān in the following words:

"If we begin to investigate into the wisdom and secret of the eloquence of the noble Qur'ān, we sail into a deep ocean that has no escape from it". 8

The Qur'ān is the oldest and the most unique book of the Arabic language. All schools of Muslim thought throughout the ages have been agreed upon the acceptance and veneration of its revealed Arabic text. It is the most famous masterpiece of the Arabic language and source of reference.

"The eloquence and beauty of the Qur'ān is so great that it is considered to be the ultimate authority and reference work for the Arabic rhetoric, grammar and syntax, even by non-Muslim Arabs". 9

The Qur'ān is fountainhead of the numerous of the Arabic literature and its decisive influence over the origin and development of Arabic literature is limitless. The Qur'ānic text has been and remains the standard of excellence in Arabic literature and its authority continues to be decisive for many linguistic disputes. Throughout the course of fourteen centuries, this standard of excellence has never permitted any deviation in Arabic literature at any time. As a result of this unique consistency, Arabic literature has been closely associated with the Qur'ānic standards. So, in this scenario one can imagine to what extent the sensitivity of the work of translation is difficult and translator

faces a lot of problems and impediments despite of his highly scholarship and knowledge.

## Impediments in Translating the Qur'an

## **Inimitability**

'Abdul Mājid Daryābādī said in this context:

"Off all great works the holy Qur'ān is perhaps the least translatable. Arabic is not all easy to translate into a language so widely and radically differing from it in structure and genius as English, unless it be with the aid of loose periphrasis and lax paraphrase. Even so the fire of the original is quenched, it is vivacious perspicuity is lost and the so-called literal translation looks rugged and dreary. That the language of the Arabs abounds in nuances and both the noun and the verb are extremely flexible is a fact well known to every student of the tongue." <sup>10</sup>

The difficulty is increased hundred-fold when one has to render into English, with any degree of accuracy and precision, a work so rich in meaning, so pithy in expression, so vigorous in style and so subtle in implications as the holy Qur'ān. To reproduce even partially its exotic beauty, wonderful grandiose and magical vivacity without sacrificing the requirements of the English idiom and usage, is the despair of the translator and an ideal impossible of attainment. The result is that every fresh attempt at translating the holy writ brings home, in varying degrees, the truth of the old saying that nothing is so unlike as original as its copy.

On these difficulties and genuine problem of translation, it is impossible to translate the Qur'ān in same harmony, style and rhyme because it is revealed by Allah Almighty who is the creator of all languages. This paucity can be shown in all translations of the Qur'ān.

## **Different Shades of the Meanings**

The Arabic language is an extremely rich and powerful language. As a result, we simply cannot convey all of the different shades of the meanings and all the fine and subtle differences in the meaning that are conveyed in Arabic in other language.

For example, word Allah cannot be translated in any language. Allama Muhammad Asad translates it as God and many others left it the same. Word Ahad (one which cannot be divided) has no brief word. Moreover, the Qur'ān uses same word in different shades of the meaning. Here translator is worried to translate. He has to comment or explain in foot notes. In spite of the problems it is very necessary to translate the Qur'ān in other languages.

Miss Somayiah Berrigan says:

"Obviously those people whose language is not Arabic, at first refer to the holy book in English, because this is an international language and it is possible for all nations with any native language, to read and understand it in English. As for as we know there are more than 50 different English translations of Qur'ān available in our country." <sup>11</sup>

## **Arabic is the Richest Language**

Translators cannot translate precise and up to the mark because English language is deprived of that comprehensive vocabulary as compare to the Arabic language.

"In the course of translation, some difficulties arise from various causes. For instance, culture in Arabic language and English language are different so that some of the words are nearly impossible to translate into English or the meaning of some words like prostration in English is rather different with what Sajdah exactly means in Arabic". <sup>12</sup>

## Lack of the Awareness of the Sciences of the Qur'an

Some translators do not know the guiding principles of translating and explaining the Qur'ān and different types of knowledge derived from the Qur'ān, abrogation of verses, types of verses and fundamentals of both the languages. This venture needed not only the knowledge and ability in the English language, but also the knowledge of Arabic, Islamic science and culture. The editor comments more:

"Then, it needs that those invoked, know a little bit, at least, about almost all sciences and knowledge that human beings are concerned with when working with commentary. Also the phonetic sound system of the two languages; English and Arabic are different". <sup>13</sup>

## Brevity can't be Maintained

Translators want to be brief but they cannot do so. Sometimes, they have to give a complete paragraph in footnote to explain a single word. It is impossible for the translators to convey the same sense, beauty and originality of the style of Qur'ān, which fascinated the Arabs while reading or hearing.

#### **Unawareness of Basic References**

Sometimes unawareness or unavailability of the basic and primary sources leads the translator failure in producing good quality translation.

Even for native Arabic speakers, the Qur'ān is a difficult document. Its archaic language and verse structure are difficult hurdles to cross. The fact that translators and theologians have, over time, lost much of the Judeo-Christian cultural references rife in the Qur'ān is just one more impediment.

Khaleel Mūhmūd says:

"The urge among many translators—especially now that many adhere to the religion itself—is to produce a functional and relatively accurate English rendition. Many of these believers fail to take an academic approach to the history and the Judeo-Christian references in Islam's main document. Polished English prose should not substitute for poor scholarship. In addition, sectarian differences within Islam have undercut any Muslim consensus on a translated version. Increasingly, it looks like the quest for the perfect rendition will be endless". 14

## **Ignorance of Arabic Language**

Some translators, especially orientalists are not expert in Arabic language and style. Moreover, they have less knowledge about their culture and civilization. Resultantly, they portray a fogy picture of Islam or miss the word in translation deliberately, in which cannot be comprehended by them.

About the rhyme and rhetorical aspect of the Qur'ān, 'Abdul Mājid Daryābādī writes in the preface of his translation:

"The biggest problem for this and any other translation of the Qur'an is that the text was originally intended to be recited aloud and is highly rhetorical in nature. Recitation frequently gives the text a dimension that does not come across in silent reading, showing up lines of thoughts that do not stand out clearly when one is perusing the text. Translators usually tackle this problem by adding to their translation bridging phrases that they normally draw from the numerous, and lengthy, commentaries on the Qur'an that have been written over the centuries in Arabic. If they do not, they run the risk of being however accomplished incomprehensible, the translation. This is shown very clearly by Arberry's the Kor'an interpreted. The translation is very good, interpretation, despite the title. The result is that there are numerous places where Arberry's translation, though technically correct, is almost impossible to follow unless one knows the Arabic well: and if one cannot follow the translation one cannot understand it."15

Those who speak more than one language realize that verbatim translation is not successful in imparting the understanding of a text, because the grammar and syntax of every language is different, and each has its specific procedure and methodology of speech, in addition, we often find that there is no exact equivalent between the words of one language and the words of another. This fact leads the translator to believe that nonequivalence in translation among the different languages is an expected linguistic phenomenon. The lack of equivalence among languages at lexical, textual, grammatical, or pragmatic level is a common fact and a problem that is always encountered by translators.

An expert says in this scenario:

"At the heart of translation lies the problem of meaning. Every human language has ad hoc linguistic mechanism to express a meaning and to change the meaning not only through the change of words but also through change of word order. There may be cases where meanings may overlap between some languages but these meanings cannot be totally equivalent. Therefore, all translations represent varying degrees of paraphrasing because the meaning of words and text depends so largely on the corresponding cultures." <sup>16</sup>

Hussain Abdul-Raof explains linguistic aspect in this way:

"Languages differ considerably from each other syntactically, semantically and pragmatically. The intrinsic syntactic, semantic and pragmatic differences in languages lead to cases of both nonequivalence and untranslatability between languages; the translators are, therefore, shackled by these limitations. The translators however, have to free themselves of these shackles in order to achieve an acceptable, informative, and effective translation by observing the target language linguistic and cultural norms. Thus, the reality is that the source text suffers structural changes which are inevitable in any process of translation." <sup>17</sup>

As for as limitations and impediments are concerned, translator has to restrict himself to many limitations due to the paucity of richness of the target language and in the case of Arabic to English it has become more difficult to translate the Qur'ān in front of its inimitable elitism, miraculous elegance, grandiose cadence, emotive and evocative force.

'Abdul Mājid Daryābādī <sup>18</sup> summed up these limitations and impediments in his preface of translation of the Qur'ān under six main points and various sub headings. Some other impediments and problems are as under:

1- Translator feels the comparative poverty and paucity of richness of the English language at many places.

There is a large number of Arabic verbs untranslatable into English as verbs such as:

And one has perforce to render of each word not by a single word but by a combination of words.

The Arabic مضارع (Aorist) is both present and future tenses combined therefore no equivalent in any language of the world.

In English grammar there are only two numbers singular and plural while and there is no single word to convey the sense of the Arabic dual تثنيه in nouns and verbs as well, both in the second and third persons.

There is comparative dearth of اسمأءالفاعل (Nomina Agentis) in English language, whereas they abound in Arabic.

and many similar words have to be rendered as adjectives or participles, not as substantives.

In Arabic the feminine plural in the second and third person is always distinguishable from the masculine. In English both genders are covered by you and them.

The translation of word سوف (seen) and سوف (soufa) and the mild difference between them is very difficult to translate.

2- Repetition of synonyms for the sake of emphasis is of frequent occurrence in Qur'ān. This is the literary merit and beauty but there is no sanction in English language. Thus, many such expressions as

## انانحن نزلنا الذكرواناله لحفطور انانحن نحى ونميت الناخن نحى الموتي

Verily, we, we have revealed the admonition, have to remain only partly translated and deprived of the beauty of the text.

- 3- In the case of omission, the obvious duty of the translator to mention the omission, although his attempts in many cases must be hazardous. This is also the finest Arabic style and both words and phrase have to be supplied by the reader to make the sense complete.
- 4- Another perplexity is caused to the translator by the abrupt grammatical transition, in one and the same sentence frequent in Arabic
  - a. Of person, as from the first and second person to the third, or vice versa
  - b. Of number, from plural to singular, or vice versa.
- 5- A further complication is caused by what is known by انتشار ضمایر i.e. A personal or relative pronoun having different antecedents, in one and the same sentence. The translator cannot afford to allow such ambiguities; he has to make his choice.
- 6- English is not rich enough to indicate clearly the shades of the meanings of different sets of words

As to the genius of Arabic language it may not be amiss to recall a few observations made by a distinguished Arabist, as Alfred Guillaume wrote:

"Arabic is fitted to express relations with more conciseness than the Aryan languages because of the extraordinary

flexibility of the verb and noun. Thus the ideas in break, shatter, try to break, cause to break, allow to be broken, break one another, ask someone to break, pretend to break, are among many variations of the fundamental verbal theme which can, or could, be expressed by vowel changes and consonantal augments without the aid of the supplementary verbs and pronouns which we have to employ in English. the noun, too, has an appropriate form for many diverse things, such as the time and place of an action, bodily defects, diseases, instruments, colors, trades, and so on. One example must suffice. Let us take the root d-w-r which, in its simplest form, means to turn or revolve (intransitive)

Dawwara, to turn a thing round

Dawara, to walk about with some one

Adara, to make go around, and so to control.

Tadawwara, to be round in shape

Dawr, turning (noun)

Istadara

Dawwar, pedlar or vagrant.

Dawrah, one turning.

Dawran, circulation

Duwar, vertigo.

Madar, axis.

Dawwarah, mariner s compass.

Mudir, controller.

Mudarah, round water skin. none of these forms is fortuitous, but is predetermined by the structural genius of the Arabic language.<sup>19</sup>

"From the root KTB, write, we have kaTabna(we wrote), nakTubu, we will write or we write, kaTib a writer, kiTab a book, makTab a place of writing a school,mukTib ateacher of writing, takaTaba, they two corresponded with one another, takTib, I will ask him to write, wakta taba, and he got his name written down in the register, kuTTab, scriber, makaTabat, correspondence, etc." <sup>20</sup>

In addition to these inherent handicaps many other things are also matter which include

- 1- One's own incompetence and low scholarship
- 2- Meager knowledge of Arabic and English
- 3- Ignorance of the sciences of the Qur'ān

- 4- Passion for the mission
- 5- Variations of the calibers of the translators.
- 6- The difference between Muslim translator and non-Muslim translator in the sense of comprehending and determining the meaning of a word and choice of the shade of the meaning.
- 7- An English translator cannot help enlarging the translation of the verse, in many cases he has to omit few words in translation.
- 8- Nature of the sources in front of a translator in the form of exegesis and translation works and his extent to depend upon them. If he may get true and authentic exegesis while translating, he will perform better otherwise the case will be reverse.
- 9- Poor knowledge of pre-Islamic literature

These all multi type of the problems can be minimized by acquiring the sound knowledge of different sciences of the Holy Qur'ān and taking care of some basic things which have been concluded under the heading of guiding principles.

## **Sectarianism Pre-emption and Partialism**

Many translators are pre decided and pre captured with some orientation or mission, a big problem comes up for them. They cannot produce perfect and precise translation. The antagonistic minds have done the worst possible work in which their purpose is to blacklist the holy Prophet and the religion of Islam, through their purposeful translations, mis-interpretations, mis-representations with distortion of the facts. The distortion and the mis-interpretations are so strongly plastered with such attractive linguistic emblem and the delusive logic to trap ordinary people.

Sectarianism is also a problem for a translator. He hardly decides to agree or disagree with ancient commentators. Resultantly he gives new thought which is far from the fundamentals of Islam.

## **Guiding Principles for Translation**

A pure, correct, accurate translation of the Qur'ān is necessary, because other than Arabs who, do not know about the Qur'ān. They have only one source of understanding the Qur'ān that is translation. If translator is honest and takes all measures and learns all knowledges; which I will describe in next pages, then it is the fortune of a reader that he would read what is right. On the other hand, if the translator is not well versed with Arabic or English language, moreover, he has some missionary ambitions against Islam then it would be bad luck and tragedy of a reader that he would not be familiar with real Islam and the Qur'ān. Before describing the guiding principles, I am to tell that if someone wants to understand the Qur'ān then it is his own duty especially for

Muslims, to get basic knowledge and read the Qur'ān directly and consult as many translations as he or she can to his or her own capacity.

"When the source text (i.e., the Qur'ān) is one and same, hypothetically speaking, there should not be much room for variations either between a particular translation and the original or between the different translations except for minor changes of no great importance. Yet it is found that there are significant and momentous differences, which cannot be accounted for without referring to the role of the translator, the problems of translation, the principles and procedures of translating and the issues of style. The suitable theory of translation in the light of which such a penetrative investigation can be conducted is to be chosen from among the various theories of translation." <sup>21</sup>

In order to have more accurate and communicative translations, the translators need to meet many requirements. Riazi <sup>22</sup> explains that it is a conventionally understood that translators should meet three basic requirements

- 1- Having the command of the source language
- 2- Having a command of the target language
- 3- Expertise in the subject matter to perform their job successfully.

Many approaches and types of the theory of the translation are there to indicate and guide for the best and most appropriate way to translate anything in any other language. Now a day, the role of text structure in translation seems so important that by adding it as a basic requirement for the translators, it can contribute and lead to higher quality translations. The available literature on text analysis can be generally divided into two groups.

Micro structure and Macro structure. Whereas micro structure belongs to a detailed linguistic analysis of texts in terms of lexis and syntax and macro structure relates to the analysis and description of the rhetorical organization of various texts. Text analysis is thus becoming a useful tool in performing more reliable translations. Talking about the role of text analysis Riazi's approach for the translators is that they should first t try to reconstruct the macro structure and rhetorical structure of the source text in the target language, and then look for the appropriate words and structure. This is a procedure and method that competent and skill full translators perform in the process of translation, consciously or unconsciously.

This concept of text analysis is very useful and relevant tool for understanding the Qur'ānic discourse and its translation. The theory of translation overall has had practical contributions to the translation of the Qur'ān that can be seen in many successful translations of the Qur'ān. Some basic qualifications are very important for the translators.

- 1- Faithfulness and objectivity
- 2- Well versed in Arabic and target (English) language. (A person with a rudimentary knowledge of Arabic and armed with a few dictionaries and lexicons, cannot do justice to any translation).
- 3- Knowledge of Islam and Islamic sciences (sciences of the Qur'ān; Uloom ul Qur'ān and sciences of Hadith; Uloom ul hadith) to the level necessary for a translator
- 4- Having approach to the authentic Tafseer of the Qur'ān in order to properly understand the intent of the verses.

For example, a piece from verse (18:26) ابصر به واسمع

It utilizes a certain tense that signifies amazement and wonder. This tense was apparently not understood by George Sale even, who translated the verse as "Do thou make Him to see and to hear" Rod Well understood this as a command "look thou and hearken to him alone" whereas the Palmer missed the whole point and translated it as rather dreary, "He can see and hear." A more accurate translation of the verse is Pickthal's translation, "how clear of sight is He and keen of hearing."

- 5- Well versed with the exact meaning of the Arabic words
- 6- Awareness of different shades of meaning
- 7- No confusion between Arabic words as Menezes mistakenly translated Abu Bakr as the father of the virgin and the word for virgin is bikr not bakr
- 8- Having the ability to differentiate Arabic from Hebrew or Syriac.

These all qualifications belong to Muslims and Non-Muslims. Only Faithfulness and objectivity is missed naturally among the non-Muslims' translations and rest of the qualifications belong to one's level of caliber and interest of seeking the rules of both the languages. All these things belong to one's own scholarship. The Holy Qu'rān is not an ordinary book. Special measures should be taken while translating the Qu'rān. After studying and analyzing different Qu'rānic translations; Guiding and leading principles of translation the Qu'rān can be concluded as:

## 1. Proficiency in Both the Languages

A translator must be fluent and well versed with the techniques, proverbs, literature, history, culture and civilization of both the languages. This deep study of both the societies helps the translator to know pros and cons of respective language. He can read between the lines and mold it easily in other language. In case of the Qur'ān after having despite of much proficiency, it is

herculious task to do justice with the translation of the Qur'ān. But the problems and difficulties can be minimized by having skillfulness in both the languages.

Hajji Ahmed Fakhri says:

"A translator ought to be expert in language in which he wants to translate the Qu'rān to know each and every style and shade of that language, so that, he can opt an alternate shade or style where he needs." <sup>23</sup>

## 2. Awareness of the Sciences of the Qur'an

Allama Jalal uddīn Siūtē has describes more than twenty areas of study known as Uloom ul Qu'rān which includes context of the revelation (Shan e Nazool), abrogation (Nasikh o Mansookh), I'ejaz e Qu'rān, Gharaib Ul Qu'rān, pre islamic literature and many more.

On the other hand, Shah Wali Ullahh describes in his book Alfauz ul kabir five knowledges derived and described in the Qu'rān, a translator should also be well versed with these five knowledges which are the basis of all other knowledges. Those five types of knowledge are as under:

- 1- Knowledge of commandments of Allah
- 2- Knowledge of refuting disbelievers
- 3- Knowledge of Allah's symbols and his glory. 24
- 4- Knowledge of the past history (how Allah ruined the people and glorified some people)
- 5- Knowledge of the life here-after.

This attempt needed not only the knowledge and adroitness in the English language, but also the knowledge of Arabic language and Islamic culture. The phonetic sound system of the two languages; English and Arabic IS different. It should also be studies deeply.

## Study of the Life of the Holy Prophet

The Qur'ān is revealed by Allah on the holy Prophet Muhammad (saw) therefore a translator cannot translate the Qur'ān until he knows the back ground and situation of that time and the life of the holy Prophet. Qur'ān was not revealed all at a time but with the passage of time. That is why it is prerequisite to know the life of the Prophet (saw). Moreover, Qur'ān is directly attached with the Prophet (saw). And the Prophet (saw) used to determine the meaning of the verses because one Arabic word has different shades of the meaning. That meaning was authentic which Muhammad (SAW) prescribed and explained. The Prophet's narrations and traditions are the basic source of determining the right meaning and explanation of any verse. For instance, Salāt, Zakāt, Hajj, Sajdha and many more, are the words which have more than

one meaning. The Prophet (saw) is the only source who tells the correct, precise and appropriate meaning of that word.

Beside this the lives of the companions of the Prophet (saw) should also be read. Because, companions of the Prophets are the second source of determining the meaning of the verses after the holy Prophet.

Qazi M. SulaYmān Salmān Mansūr Pūri says:

"Life of Muhammad is an open book; every man should think that the life of Muhammad is an example for him." <sup>25</sup>

## Impartial and Un-prejudiced Behavior of the Translator/Honesty

If a translator has some orientation which is pre-decided and pre-planned, he cannot translate correct. Because in different shades of the meaning, he may use that word which, will help his mission directly or indirectly?

Somayiah Berrigan Says:

"The hostile minds have done the worst possible work which is for them to black list the holy Prophet and the religion of Islam, through their purposeful, subtle, mis-translations, mis-interpretations, mis-representations and distortion of the facts. The distortion and the mis-interpretations are so strongly plastered with such attractive linguistic colours and the delusive logic gets caught in the falsehood tempered with eloquence and they swallow the sugar-coated poisonous pills of deceit." <sup>26</sup>

## Follow the Unanimous and Orthodox Meaning and Explanations:

It is the era of sectarianism. Each and every man has his own sect and many translations are being launched to introduce every one's doctrine. In this anarchy, it is necessary to obey and follow those meanings and explanations upon which our great clerics have had consensus and being followed by the majority of the Muslims in the world. If one translator turns aside this principle, then each and every translator has his own translation according to his will and sect.

## **Comparative Studies of the Religion**

The holy Qur'ān refutes those things of other religions which have been altered by so called clerics. Therefore, it is essential for a translator to know about other major religions; their teachings, their sacred books and their history. This knowledge helps the translator about terminology of other religions, basic resources of them and current and past condition of the religions.

#### **Conclusion and Recommendations:**

Translation of the Qur'ān is not an easy task because it is the very word of Almighty Allah but it is necessary to translate in all the languages of the world especially, in English language due to the dominance and importance of this language. On the other habd the Qur'ān is a miracle of Arabic literature in its unique style, vigorous rhyme, beautiful assonance and epic brevity. So, thee are many impediments in translating the Qur'ān which has been discussed in this paper. These impediments are inimitability, different shades of the meaning, miracles of Arabic language, lack of awareness of the Sciences of the Qur'ān, epic brevity of the Qur'ān, sectarianism and partial behavior. These impediments can be minimized by acquiring scholarship which is necessary for translating the Qur'ān.

Many things are necessary to be accompanied while translating the Qur'ān. Deep acquaintance of the science of the translation of the Qur'ān with basic tools, awareness of impediments, awareness of style and linguistic qualities of the Qur'ān and Arabic language are pre requisite for translator. Unless and until the familiarity of these sciences and basic knowledge, one translator cannot illustrate and succeed in presenting a precise, accurate and intent meaning of the Qur'ān.

- 1- Besides these guiding principles, a translator should consult those translations which are acknowledged as accurate and precise in Islamic circles.
- 2- By following these principles, a translator can do a good job and produce the right meaning of the Qur'ān.
- 3- This research paper is also helpful for the reader to judge the right translator and precise translation of the Qur'ān.
- 4- A review committee should be made in every country on the pattern of King Fahd Qur'ān Complex Madinah, which may review all new translations of other languages and certify or rectify them.
- 5- The wok of translation should be done by more than one scholar because it is not the task of a single person thus it can be free from more errors.
- 6- There should be at least three top level English translations in front of a person who is intended to write new English translation.
- 7- Translation of non-Muslims must be reviewed by a special committee or competent Islamic academy and may give certificate of authenticity if it will be up to the mark otherwise, it must be banned

## **REFERENCES AND NOTES**

Note: English translation of the verses of The Holy Qu'rān, used in this article has been taken from the translation of M. M. Pickthal, published from Taj company Lahore in 2013.

- 1 Surah Al-Hijr, 15: 9
- 2 Surah Al-Room, 30: 22
- 3 'Abdul Mājid Daryābādī, English Translations Of The Qur'ān, Saiyyara Digest, Qur'ān Number, Part.2, Vol.13, Copy.6, 1969,Islamic Publications Ltd. Shah Alum Market Lahore, P.639
- 4 Surah Al-Baqarah, 2: 23
- 5 Hājī Fakhrī ,Urdu Translations, Quarterly Urdu Magazine, Anjuman Taraqqe Urdu Dacan, Oct.1929, P.593
- 6 Ibid, P.594
- 7 Alan Jones, The Qur'ān, Introduction, The E.J.W Gibb Memorial Trust UK, 2015, P.15
- 8 Hasan Diauddin Itr. Al-Ahruf As-Sab'a Wa Manaazil Al Qira'at Minha, Dārl Al- Bashir Al-Islamiya, Beriut, 1988, P.200
- 9 Mahmood Ubaidat, Dirasāt Fee Uloom Al Qur'ān, Dār Amamr, Jordan, 1990, P.224
- 10 'Abdul Mājid Daryābādī, Tafsir Ul Qur'ān, Darul Isha'at, Karachi, Vol.1, 2014, P.7
- 11 Somayiah Berrigan, Introduction, The Light Of The Holy Qur'ān, Amir-Al-Momneen 'Ali Library, Iran, Vol.1, PP.XI-XVI
- 12 Ibid., P. XVIII
- 13 Ibid., P. XV
- 14 Khaleel Mohammed, Assessing English Translations Of The Qur'ān, Middle East Quarterly, Spring 2005,PP. 58-71
- 15 Alan Jones, The Qur'an, Introduction, The E.J.W Gibb Memorial Trust UK, 2015, P.21
- 16 E.A. Nida, Translating A Text With A Long And Sensitive Tradition, Rodopi, Amsterdam, 1997, P.57
- 17 Hussain Abdul-Raof, Qur'ān Translation Discourse, Texture, Ad Exegesis, Curzon Press, U.K, 2001, P.9
- 18 'Abdul Mājid Daryābādī, Tafsir Ul Qur'ān, Darul Ishaat, Karachi, Vol.1, 2014, P.8
- 19 Arnold And Guillaume, Legacy Of Islam, Preface, Oxford University Press, UK, Pp.VI-VII
- 20 The Encyclopedia Britannica, Cambridge ,11th Edition, Vol.II, P.192
- 21 Khaleel Mohammed, Assessing English Translations Of The Qur'ān, Middle East Quarterly, Spring 2005, Pp. 58-71
- 22 Abdmehdi Riazi, The Invincible In Translation, The Role Of Text Structure, Paper Presented At International Conference In Language And Translation At Bahrain University, 2002, P.13
- 23 Hajji Fakhri, Urdu Translations, Quarterly Urdu Magazine, Anjuman Taraqqe Urdu Dacan, Oct. 1929, PP. 593-597
- 24 Shah Wali Ullah, Alfauz Ul Kabir Fe Asool Ut Tafseer, Al Faisal Publisher, Lahore, 2000, Pp.3-20
- 25 Qazi, Muhamamd Sulaymān Salmān Mansūr Pūri, Rehmat Ul Lilalamin, Maktba Islamia Faislabad, P. 14,15

26 Somayiah Berrigan, Introduction, The Light Of The Holy Qu'rān, Amir-Al-Momneen Ali Library, Iran, Vol.1, P. XVIII

# Foreign Relations from Islamic Perspective and Modern Era

Muhammad Muazzam Ishaque \*
Dr. Hafiz Abdul Rashid \*\*

#### **ABSTRACT**

The modern world has started building principles for developing foreign relations some few hundred years ago whereas Islam, the religion of GOD has described the concept of foreign relations some fifteen hundred years ago through the words of "O Mankind" in its Holy Book of Quran. Islam addresses the humanity to define a harmonious path of wellness for mankind. This research qualitatively tries to identify the path of wellness and harmony for humanity through the Islamic ideology and faith.

**KEYWORDS:** Foreign relations, Islam, harmony, Islamic law, fundamental, principals, Quran.

#### Introduction

Islamic International laws have started evolving in the second half of the second century after Hijra and permanently become a prominent branch of Islamic law under the title of "Siyar". This specific branch of Islamic law primarily focused on the mutual relations between Muslims and non-Muslims<sup>1</sup>. Under this branch the scholars of that time divides the relationship of Muslim state into three distinct categories:

- 1. Dar al-Islam
- 2. Dar al-Peace
- 3. Dar al-Harb

The Arabic word "dar" (حار), usually refers to "territory", "region", "house", "structure", "land", or "country". It also often refers as a part of the world². These three categories are not mentioned in the Quran as mentioned in the chapters of Islamic foreign relations and Hadith but actually are political and jurisprudential terms which evolved over time in the reigns of Muslim ruler ships in different parts of the world³. Islamic scholars brought these terms to build foreign relations from the verses (1-4) of Surat "al-Tawba" that divides the non-believers into three categories and furthermore realistically Prophet had to deal with two types of people around him:

- 1. Believers
- 2. Non-believers

<sup>\*</sup> M. Phil Research Scholar, Department of Islamic Studies, Federal Urdu University of Arts, Science & Technology, Islamabad.

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Federal Urdu University of Arts, Science & Technology, Islamabad.

- a. In pact of peace
- b. In war

Mainly the foreign relation activities in the Islamic states found the basis on these categorical division of humans with respect to their faith interpreted from the Holy Scripture of Quran. The division of people and land of earth continues in Islamic world the same way as it was initially created in second century of *Hijri* by Muslim scholars until the demise of Muslim empire of Turkey called as "Ottoman empire". The demise created a new system of nationalism when the "millet" system was falling apart<sup>4</sup>. So the breaking of "millet" system put the three "dar's" concept to an end and hence the Muslim world also enters into the same system of nationalism that was introduced by Europe in the mid of nineteenth century<sup>5</sup>.

"Millet" system forms the basis for universal value of humanity rather giving importance to historical customs, refinements and national heroism and revival of national creeds but that caused the Muslim world to divide into so many sovereign national states<sup>6</sup>. The divide just not stopped there and moved to the division of thoughts and building sectarian blocks within the Islamic world. Division of Muslim world into sectarian blocks worsen the situation of foreign policy development for Muslim world and that nail the situation to most deterioration post 9/11 attacks which made the Islam as a religion of terrorism. Post 9/11 circumstances transformed the world from nationalism to terrorism and determines the connectedness of terrorism and fundamentalism<sup>7</sup>.

#### Literature Review

Much has been researched out since 9/11 attacks about the Islamic concept of foreign relations that has been focused mainly in two dimensions:

- 1. Muslims as terrorists
- 2. Muslims are not terrorists

Islamic terrorism has become pervasive article of political and academic counter-terrorism discourse of the West in recent years which also creates dissatisfaction among certain groups living in West on the usage of such terms, so it requires reclaiming the label into new terms<sup>8</sup>. Islam has become as manifestly sourced as tool of terror, domination and autonomy with a promotion and execution of untold violence on the human community in the name of God with religious ideology<sup>9</sup>. The manifestation and submission of the knowledge of the Qur'an is reformed and handmade in major radical Islamist dissertations to match their political chronicle, which is in fact the violation of real message for literal application of the Qur'an's teachings<sup>10</sup>.

Religion is surely a part of terrorist activities in many of such activities, but it is not the only part, mostly such attacks are ingrained in geopolitics as more than 95% of the fatalities caused by terrorist's activities are of Muslims themselves<sup>11</sup>. President Trump's proposal of temporarily banning immigration from areas linked with terrorism without qualifying mainstream Muslims and

Terrorists. This ban has resulted because of the image created against Muslims by the western media that made President Trump alluded towards Muslims<sup>12</sup>.

After the attacks in Charlie Hebdo, it started blaming ordinary Muslims for the terrorist's attacks<sup>13</sup> and concluded that the migration of Muslims in France caused the terrorism to flourish<sup>14</sup>.

#### Methods

The research adopts qualitative analysis technique to gain an understanding of underlying reasons, opinions, and motivations related to Islamic concept of foreign relations. It provides insights into relating the concept of foreign relations according to the current needs of the time. The research methodology is also used to uncover the trends in thought and opinions, to dig deeper into the situation because of the prevailing situation about its impression on the non-Muslim world. It uses literature research and analysis to draw a better frame of understanding for the foreign policy of Islam

#### **Results and Discussions**

Post 9/11 the dynamics of world relations has changed a lot and nations of the world has started evolving their relations with other nations in a different way than before. It is therefore has become very important to reshape the Islamic perspective of foreign relations in lieu of the changing circumstances of the world due to increase terrorism which may or may not have its foundation in religion. The current research divides the study into following categories after the prior art review on the same as follows:

- 1. Foreign relations in Islam world before the demise of Ottoman Empire
- 2. Foreign relations in Islamic world after the demise of Ottoman Empire
- 3. Foreign relations in Islamic World Post 9/11
- 4. Foreign relations in Islamic world Proposed

## Foreign Relations in Islamic world – before the demise of Ottoman Empire

In Past Islamic states has used to look at the world from an authoritative perspective as being either as a house to Islam or in pact with Islamic government or in war with the Islamic state. Such authoritative approach yields the results in favor of Islamic states and non-believers has started converting to Islam because of their best principles of war. Islam become the only religion of the world that came into existence as an association of religion and power and hence propagated in the world with the help of arms and community established by the Prophet Muhammad, the last messenger of GOD<sup>15</sup>. The use of arms at the time when opposition do not want to come in

pact of peace was justified but requires strong principles and Islam has laid down the most human principles of war as said in the Holy Quran:

Fight in the way of God against those who fight against you, but begin not hostilities. Lo! God loveth not aggressors. <sup>16</sup>

The fundamentals principles of the war have been derived from Quran and command the Muslims to follow the humanity at war, which was not ever experienced like before and after Islam. The first caliph of Muslims state, Abu Bakar Al-Siddique clearly mentioned the beautiful guidelines for the Muslim army as<sup>17</sup>:

- 1. Do not kill women, children, the old, or the infirm;
- 2. Do not cut down fruit-bearing trees;
- 3. Do not destroy any town;
- 4. Do not kill sheep or camels except for the purposes of eating;
- 5. Do not burn date-trees or submerge them;
- 6. Do not steal from the booty and
- 7. Do not be cowardly.

These principles were kept on being followed by his predecessors with full spirit until the demise of a dynasties, as dynasties or ruling tribe/nation of Islamic states leave the principles of Islamic foundations they were being replaced by new tribe/nation. So, in principle, not the religion itself has something to do with the terrorism but it is individuals who put things in wrong order to follow their own satisfactions that made the things to be perceived in different fashion.

## Foreign relations in Islamic world – after the demise of Ottoman Empire

The demise of Ottoman Empire brought a change to Islamic thinking of relationships as it initiated the implantation of a nationalism concept in Muslim world from Europe. Muslim world has started adopting this approach as a whole and Muslim countries formed after the demise of Empire, started building their armies, economies and society on the basis of nationalism. As the concept itself does not has strong roots so political winds blew the nationalism that follows the predominant political attitude of time<sup>18</sup>. Same political attitude again ruins the Muslim world and they have put themselves away from the developed world and become either developing or under developing nations of the world.

During this time, the Muslim world has adopted the policy of building relations under political influence. It tends to revolve around economic activities and hence ended up in building stronger relationships on the basis of their raw goods export and finished good import from the foreign world. This strategy further weakens them from inside and created the economic disparity inside the different segments of the society. The economic disparity within the

society then created manifold issues for the countries and hence increase crime rates disturbed the law and order situations.

## Foreign Relations in Islam - Post 9/11

Two events of war in Iraq and September 11, 2001 attacks in United States has dramatically changed the political environment for the Muslim of the world. It greatly impacts the religion-political scenery of the Muslim World<sup>19</sup> that was already crippling in the hands of sectarian, ethnic, regional and economic cleavages. The researchers of Islamic world started defending Islam as a religion of peace and west has started criticizing the Islam as religion of terror and threat to humanity. The political governments of the Muslim countries of the globe started looking at US foreign policy towards them to align themselves to meet the expectations of their policy rather than building their own foreign policies. On the other side along with the war on terror with weapons, US has also started public diplomacy programs in the regions of high Muslim population which are also mostly affected with the war on terrorism<sup>20</sup>.

#### **Revival of Turkey**

Turkey has emerged as the only Muslim nation after 9/11 that bring the most positive change in the Muslim world under the religious leadership of Recep Tayyip Erdogan, who lead the Turkey to the 13<sup>th</sup> Largest economy of the world with respect to GDP (PPP)<sup>21</sup>. The achievement involves greater stability through better law and order and peace inside the country through effective foreign relations and ending enmities with their neighbors i.e. Armenia, Greek, other Arabs<sup>22</sup> along with resolving the Kurdish issue of inside.

#### Growth of Indonesia

Indonesia is the 4<sup>th</sup> biggest nation in the world with respect to population and most populous Islamic country<sup>23</sup>. Indonesia has also shown good economic growth post 9/11 which has also laid down its basis on developing better foreign policies and exercising its role for peace, security and stability in the region<sup>24</sup>. Annual GDP Growth Rate is averaging to 5.30% since 2000. GDP rate went down post 9/11 and then it regains its values<sup>25</sup>. President Yudhoyono helps Indonesia by restoring their image in the international community and bring it closer to US by signing comprehensive partnership and other agreements<sup>26</sup> and focusing on making zero enemies and million friends.

## Foreign relations in Islamic world - Proposed

9/11 has changed the world by many ways and on top of it from a perspective of realizing the problem and associated solution when United States spent more than trillion of dollars on war against terrorism, losing thousands of lives and injured humanity for solving a social problem<sup>27</sup>. A social problem should not be solved through military operations and war. This is a great learning for the humanity to build principles of relationships whether

local, national or international. This study determines from the study of prior researches that it is very pertinent to identify the following for the definition of a suitable foreign policy in the modern age for the Muslim world:

- 1. Do not defend against being called as terrorists
- 2. Transform to Millet rather than nation
- 3. Build harmonious relationships with neighbors
  - a. Nature of difference/problems<sup>28</sup>
    - i. Problem formulation
    - ii. Context of problem
    - iii. Set of right solutions
  - b. Approach towards employing appropriate solution

Islam plays an important role in building authoritative discourse in policy development in Muslim countries whereas it has no implications in the rest of the world<sup>29</sup>. So it is very important that the Muslim countries should build relationships with the external world in such a way that it reflects the peaceful nature of religion that promotes harmony, love and peace amongst the humanity rather hatred, enmity and envy.

#### **Future Research**

This research opens up the areas of future research for the Muslim world to the following two directions:

- a. Transforming back to millet concept for the Muslim world and its path
- b. Picking up current foreign relation problems of a Muslim country and apply problem identification and resolution techniques to solve them

Such research will help the Muslim countries to believe the efficacies of the proposed policy development guidelines as suggested in this work.

#### **Conclusion**

Muslim world is in the dire need of developing better relationships with the other countries of the world. Relationships plays more important role in communicating the nature of faith and beliefs laid down by Islam. It is not the words and articles that will help propagating the beauty of Islam to the non-Muslim world. Islam believes in the harmony of relationships and all relationships starts from home where you need to fulfil and oblige the rights of community closer to you and hence the Muslim governments has to strictly decide and start developing policies in the right direction as proposed in the current research.

#### **REFERENCES AND NOTES**

- 1. Labeeb Ahmed Bsoul, "Theory of International Relations in Islam," Digest of Middle East Studies 16, no. 2 (October 1, 2007): 71–96, doi:10.1111/j.1949-3606.2007.tb00127.x.
- 2. "Divisions of the World in Islam," Wikipedia, March 5, 2017, https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Divisions\_of\_the\_world\_in\_Islam&oldid=768 659267.
- 3. M. Lombardi, E. Ragab, and V. Chin, Countering Radicalisation and Violent Extremism Among Youth to Prevent Terrorism (IOS Press, 2014), 68.
- 4. Nassef Manabilang Adiong, International Relations and Islam: Diverse Perspectives (Cambridge Scholars Publishing, 2014), 42.
- 5. "Nationalism," Wikipedia, April 16, 2017, sec. History, https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Nationalism&oldid=775737794.
- 6, Humaira Ahmad and Muhammad Hammad Lakhvi, "A Glimpse in the History of Nationalism in Muslim World" Vol. 29, no. 42 (December 2014): 21–36.
- 7, Cassandra Rausch, "Fundamentalism and Terrorism," Journal of Terrorism Research 6, no. 2 (May 25, 2015), doi:10.15664/jtr.1153.
- 8. Richard Jackson, "Constructing Enemies: 'Islamic Terrorism' in Political and Academic Discourse," Government and Opposition 42, no. 3 (June 1, 2007): 394–426, doi:10.1111/j.1477-7053.2007.00229.x.
- Wyno Academic Journals, "Critical Thoughts about Islam, Terrorism, and Contemporary Solutions," accessed April 17, 2017, http://www.academia.edu/11956465/Critical\_Thoughts\_about\_Islam\_Terrorism\_and\_Contemporary\_Solutions.
- 10. Donald Holbrook, "Using the Qur'an to Justify Terrorist Violence: Analysing Selective Application of the Qur'an in English-Language Militant Islamist Discourse," Perspectives on Terrorism 4, no. 3 (November 30, 2010), http://www.terrorismanalysts.com/pt/index.php/pot/article/view/104.
- 11. Ruth Alexander and Hannah Moore, "Are Most Victims of Terrorism Muslim?," BBC News, January 20, 2015, sec. Magazine, http://www.bbc.com/news/magazine-30883058.
- 12. Sultan, Khalid, "Linking Islam with Terrorism: A Review of the Media Framing since 9/11" 9, no. 2 (2016), http://www.aiou.edu.pk/gmj/GMJ%20Fall%202016/02.pdf.
- James McAuley, "France's Charlie Hebdo Blames Ordinary Muslims for Terrorism," Washington Post, April 5, 2016, https://www.washingtonpost.com/news/worldviews/wp/2016/04/05/frances-charlie-hebdo-blames-ordinary-muslims-for-terrorism/.
- 14. Andrew Bolt, "Muslim Migration in France Opens Door to Terror," Herald Sun, July 17, 2016, http://www.heraldsun.com.au/news/opinion/andrew-bolt/muslim-migration-opens-door-to-terror/news-story/8ee3c985088b9a502ff475b5dbdf74c5.
- 15. Max Haller and Anja Eder, Ethnic Stratification and Economic Inequality Around the World: The End of Exploitation and Exclusion? (Routledge, 2016), 76.
- 16. Surah Al-Bagarah:2/190
- 17. Jihad and the Islamic Law of War, English Book 3 (The royal aal al-bayt institute for islamic thought, 2009), 36, http://rissc.jo/docs/jihad\_final.pdf.
- 18. Abdella Nebi Amino, "Problems of Nationalism: A Philosophical and a Historical Perspective" (Master's Theses and Graduate Research, San Jose State University, 1997), http://scholarworks.sjsu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=2415&context=etd\_theses.
- 19. Angel Rabasa, The Muslim World After 9/11 (Rand Corporation, 2004).
- 20. Jeanne Neal and Walter Douglas, Engaging the Muslim World | Center for Strategic and International Studies --- Public Diplomacy after 9/11 in the Arab Middle East,

- Afghanistan, and Pakistan (Rowman & Littlefield, 2013), https://www.csis.org/analysis/engaging-muslim-world.
- 21. "List of Countries by GDP (PPP)," Wikipedia, April 19, 2017, https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=List\_of\_countries\_by\_GDP\_(PPP)&oldid=77 6227999.
- 22. Frank Viviano, "A Decade After 9/11: Turkey Redefines Political Islam New America Media," News, New America Media, (September 2, 2011), http://newamericamedia.org/2011/09/a-decade-after-911-turkey-redefines-political-islam.php.
- 23. PRAJA, Juhaya S., "Islam Post 911: Indonesian Experience," August 2016, 1–10, doi:http://dx.doi.org/10.20885/millah.vol6.iss1.art1.
- 24. "Foreign Relations of Indonesia," Wikipedia, April 24, 2017, https://en.wikipedia.org/w/index.php?title=Foreign\_relations\_of\_Indonesia&oldid=7770 02005.
- 25. "Indonesia GDP Annual Growth Rate | 2000-2017 | Data | Chart | Calendar," accessed April 27, 2017, www.tradingeconomics.com/indonesia/gdp-growth-annual.
- 26. Edward Aspinall, Marcus Mietzner, and Dirk Tomsa, The Yudhoyono Presidency: Indonesia's Decade of Stability and Stagnation (Institute of Southeast Asian Studies, 2015), 74.
- 27. Dipak K. Gupta, "The World After 9/11: What Have We Learned," Indian Quarterly 68(1) (2012): 1–16, doi:10.1177/097492841106800101.
- 28. Raffaĕlla Borasi, "On the Nature of Problems," Educational Studies in Mathematics 17, no. 2 (1986): 125–41.
- 29. Berger, Maurits Servaas, Religion and Islam in Contemporary International Relations, vol. Clingendael (Netherlands Institute of International Relations, 2010), 2.

- 40 عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي، الحافظ ابن العربي المالكي، ج 5، ص 115.
- 41 عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدرالدين أبو محمود بن أحمد العيني، إدارة الطباعة المنيرية، مصر، ج 20، ص
  - 42 نفس المصدر و نفس الصفحة.
  - 43 شرح الكرماني، محمد بن يوسف الكرماني، ج 19، ص 162.
  - 44 سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، رقم الحديث:3174
  - 45 تحذيب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري ، الدار المصرية للتأليف، القاهرة، 1384هـ، ج 13، ص 150
    - 46 كتاب المذكر والمؤنث، أبو بكر ابن الأنباري، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، ص 370.
- 47 شرح ديوان حسان بن ثابت الأنصاري، عبد الرحمن البرقوقي، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، 1980م، ص 206
- 48 الزاهر في معاني كلمات الناس، أبو بكر محمد بن القاسم الأنباري، دار الرشيد للطباعة، بغداد، 1399هـ 1979م، ج1، ص 614.
  - 49 سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، رقم الحديث: 2530.
  - 50 عارضة الاحوذي، الحافظ ابن العربي المالكي ، ج 10، ص 38.
  - 51 الزاهر في معاني كلمات الناس، أبو بكر محمد بن القاسم الأنباري، ج 1، ص 614-615.
    - 52 سنن المصطفى، أبو الحسن محمد بن عبدالهادي المعروف بالسندي، ج 2، ص 590.
      - 53 صحيح مسلم ، مسلم بن حجاج، رقم الحديث: 384.
- 54 المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد بن محمد بن علي المصري الفيومي عيسى البابي الحلبي، مصر، 1347هـ- 1929م، ج 2، ص 66.
- 55 لسان العرب، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور، دار صادر، بيروت، 1417هـ 1997م، ج 11، ص 724.
- 56 النهاية في غريب الحديث والأثر، مجدالدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجرزي ابن الأثير، المكتبة الإسلامية، بيروت، 1383هـ - 1963م. ج 1، ص 288-289 .
  - 57 معجم الفاظ العقيدة، أبو عبدالله عامر عبدالله فالح، ص 462 .
    - 58 نفس المصدر، ص 463
  - 59 المفردات في غريب القرآن، راغب أصفهاني، ص 560-561.
    - 60 نفس المصدر و نفس الصفحة.

- 16 فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الكتب العلمية، بيروت، 1420هـ- 1989م، ج 1، ص 161.
- 17 تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، أبو العلى محمد بن عبدالرحمن بن عبدالرحيم المباركفوري، مطبعة المدني، القاهرة، 1383هـ 1963م. ج 4، ص 395.
  - 18 سورة المطففين/14.
  - 19 الفائق في غريب الحديث، جارالله محمود بن عمر الزمخشري، القاهرة، ج 2، ص 96
- 20 عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي، الحافظ ابن العربي المالكي ، دار العلم للجميع، سوريا، ج 12، ص 234.
- 21 التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، الدار الجماهيرية للنشر، ليبيا، ج 30، ص 199.
  - 22 نفس المصدر ونفس الصفحة.
  - 23 تحفة الاحوذي، المباركفوري، ج 9، ص 254.
    - 24 نفس المصدر و نفس الصفحة.
  - 25 غريب الحديث أبو عبيد القاسم بن سلام الهروي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ج 3، ص 270.
    - 26 تحفة الاحوذي، المباركفوري، ج 9، ص 254.
      - 27 نفس المصدر، ج 9، ص 255.
- 28 الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير، عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت الطبعة بدون سنة الطبع، ص 2591.
- 29 المفردات في غريب القرآن، الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، دار المعرفة، بيروت، 1418هـ 1998م، ص 238.
  - 30 سنن المصطفى، أبو الحسن محمد بن عبدالهادي المعروف بالسندي، دار الفكر، بيروت، ج 1، ص 23.
- 31 الالفاظ النفسية في القرآن الكريم، رسالة ماجستير مقدمة الى كلية الاداب، جامعة الموصل/ ايمن توفيق الوتاري، ص 94.
  - 32 صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، رقم الحديث: 5223.
    - 33 فتح الباري، ابن حجر العسقلاني، ج 9، ص 264.
  - 34 الارشاد إلى صحيح الإعتقاد، صالح بن فوزان، دار الفكر، بيروت، ج 1، ص 119.
  - 35 معجم الفاظ العقيدة، أبو عبدالله عامر عبدالله فالح، مكتبة العبيكة، الرياض، 1420هـ 2000م، ص 311.
    - 36 سورة الشوري/11.
- 37 شرح الكرماني، محمد بن يوسف الكرماني ، مطبعة البهية المصرية، مصر، 1356ه 1937م، ج 19، ص 161.
  - 38 نفس المصدر و نفس الصفحة.
  - 39 فتح الباري، العسقلاني، ج 9، ص 264 .

ويبدو أن هناك ربطاً بين المنزلة القريبة من الله تعالى وبين الشفاعة التي ينالها العبد فهذا السندي يشير إلى العلاقة بين هذين الأمرين إذ يقول الوسيلة قيل" هي المنزلة عند الملك ولعلها في الجنة عند الله تعالى أن يكون كالوزير عند الملك بحيث لا يخرج رزق ومنزلة الا على يديه وبوساطته "(60). أي فيه اشارة إلى أثر هذه الكلمة أو الدرجة في نيل العباد الشفاعة.

## الهوامش والمصادر

- 1 سورة النجم /3-4.
- 2 صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1392هـ، 1972م، رقم الحدث:2581.
- 3 سنن أبي داوود، أبو داوود سليمان بن الأشعث السجستاني، دار الجنان للطباعة والنشر والتوزيع، مؤسسة الكتب الثقافية،
   بيروت، 1409هـ 1988م، رقم الحديث: 3680.
- 4 الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله على وسننه وأيامه، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، دار طوق النجاة، الطبعة الأولى 1422هـ، وقم الحديث:50
  - 5 نفس المصدر.
  - 6 سنن ابن ماجه، أبو عبدالله محمد بن يزيد القزويني ابن ماجه، دار الحديث، القاهرة. رقم الحديث: 4260.
    - 7 سورة المطففين/14.
    - 8 صحيح البخاري، أبو عبدالله محمد بن اسماعيل البخاري، رقم الحديث: 1476.
      - 9 صحيح مسلم، مسلم بن حجاج، رقم الحديث:1499
- 10 الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية)، أبو منصور اسماعيل بن حماد الجوهري، دار العلم للملايين، بيروت، 1399هـ 1979م، ج 6، ص 2319.
- 11 إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد القسطلاني، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1323هـ-1903م، ج 11، ص 28.
- 12 عون المعبود شرح سنن أبي داود، أبو عبدالرحمن شرف الحق محمد أشرف الصديقي، دار إحياء التراث العربي بيروت، 1421هـ - 2001م، ج 9، ص 98.
  - 13 المجازات النبوية، الشريف الرضى، مؤسسة الحلبي وشركاؤه للنشر والتوزيع، القاهرة، ص 128.
    - 14 نفس المصدر، ص 129.
      - 15 سورة الشوري/ 11.

رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى وصف شجرها ونباقا لأن أطلاق لفظ الفردوس يدل على أنه يجمع كل ما يكون في البساتين من الأشجار والنبات ولكن اراد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يبين لأصحابه عظم الفردوس ومكانتها فهذا ابن العربي المالكي يذكر في حديثه عن الفردوس فيقول "قال الفراء البستان الذي فيه العنب بلغة العرب وقد فسره النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث آنفاً"(50). وذكر ابن الانباري رواية عن سَمُرة بن جندب أنه قال "أن الفِرْدَوْسَ ربوة خضراء في الجنة هي أعلاها وأحسنها"(51). وقد علل السندي تفضيل الفردوس على غيرها من الجنان بقوله "ولهذا كانت الفردوس اعلى الجنان وأشرفها وأنورها وأجلها لقربها من العرش إذ هو سقفها وكلما بعد عنه كان أظلم وأضيق ولهذا كان اسفل سافلين شر الأمكنة وأضيقها وأبعدها عن كل خير"(52).

## الوَسِيْلَةُ

عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا سمعتُم المؤذِّنَ فقولوا مثلما يقول، ثُمُّ صَلُّوا عليَّ فإنَّه من صلَّى عليَّ صلاةً صلى الله عليه بما عشراً ثم سَلُوا لي الوَسِيْلَةَ فإغًا منزِلَةٌ لا تُنْبَغِي إلاّ لعبدٍ من عبادِ اللهِ وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأَلَ لي الوَسِيْلَةَ حلَّتْ له الشَّفاعة"(53).

#### المعنى اللغوى

الوَسِيْلَةُ مشتقة من وَسَلَ الذي يدل على الطلب والرغبة من ذلك "وسَلْتُ إلى اللهِ بالعمل أَسِلُ من باب وَعَدَ رَغِبْتُ وتَقَرَبْتُ "(<sup>54)</sup>، ووسَّل فلان إلى الله وَسِيلةً إذا عَمِل عملاً تقرَّبَ به اليه والواسِل الرَّاغِب إلى اللهِ وَسَلْ اللهِ وَسَلْ اللهِ وَسَلْ اللهِ وَسَلْ اللهِ وَسَلْ اللهِ وَمَدَ رَغِبْتُ وتَقَرَبْتُ "(<sup>54)</sup>، ووسَّل فلان إلى الله وَسِيلةً إذا عَمِل عملاً تقرَّبَ به اليه والواسِل الرَّاغِب إلى اللهِ (<sup>55)</sup>.

## المعنى السياقي

ذهب العلماء في تفسير لفظ الوَسِيْلَةُ في حديثه صلى الله عليه وسلم إلى ثلاثة مذاهب منها(56):

- 1. الأول: وهو الأصل أي أن الوسيلة هي في الأصل ما يتوصل به إلى الشيء ويتقرب به وجمعها وسائل يقال وسل اليه وسيلة وتوسل والمراد في الحديث القرب من الله تعالى.
  - 2. الثاني: قيل المراد من الوسيلة في الحديث هي الشفاعة يوم القيامة.
    - 3. الثالث: هي منزلة من منازل الجنة.

وقد ذكر ان سبب تسمية درجة النبي صلى الله عليه وسلم بالوسيلة "لأنما أقرب الدرجات إلى عرش الرحمن" (<sup>57</sup>)، فهي "المنزلة القريبة إلى الله تعالى لذلك فهو يشير إلى أن معنى الوسيلة الوصلة والقربة والزلفى ولهذا كانت أفضل الجنة وأشرفها وأعظمها نوراً" (<sup>58</sup>).

ولقد جعلت الوسيلة في حقيقتها أمراً يتطلبها الشرع والعبادة الصحيحة والوقوف عند الثوابت الشرعية فهو يقول "وحقيقة الوسيلة إلى الله تعالى مراعاة سبيله بالعلم والعبادة وتحري مكارم الشريعة وهي كالقربة (59).

ولما كانت الغيرة تدل على الاختلاف والتغير فقد ذهب ابن العربي المالكي إلى أن التغير محال على الله تعالى بالدلالة القطعية فيجب تأويله بلازمه كالوعيد أو إيقاع العقوبة بالفاعل ونحو ذلك (40)

إذن ينبغي أن لا نفسر هذا اللفظ تفسيراً على الظاهر إذ لا بد من تأويل ما يلازمه بلازمة على نحو ما ذهب اليه العسقلاني كما مر فيما سبق.

وذهب قسم من العلماء إلى أن معنى غيرة الله هي "منعه الناس من الفواحش أي سائر المحرمات" ( $^{(41)}$ )، وقد عللوا ذلك بأن الغيور هو الذي يزجر عما يغار عليه وقد بين ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم ومن غيرته حرم الفواحش أي زجر عنها ومنع منها ( $^{(42)}$ )، والتزم قسم آخر بما وصف رسول الله صلى الله عليه وسلم به غيرة الله وجعله أفضل تفسير قال الخطابي إن أحسن تفسير لغيرة الله هو قوله صلى الله عليه وسلم "وغيرة الله أن يأتي المؤمن ما حرم عليه" ( $^{(43)}$ ).

## الفِرْدَوْسُ

عن انس بن مالك أَنّ الرُّبَيِّع بنت النَّضر أتت النَّبِي صلى الله عليه وسلم وكان ابنها حارثة بن سراقة كان أُصيب يوم بدر، وأصابَهُ سَهْمٌ غَرْبٌ، فأتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت اخبرني عن حارثة لَيُنْ اصاب خيراً احتسبتُ وصبرتُ وان لم يُصِب الخير اجتهدتُ في الدعاء، فقال نبيُّ الله يا أُمَ حارثة "إخًا جنانٌ في جنَّةٍ وإنَّ ابنك اصاب الفِرْدَوْسُ الأعلى، والفِرْدَوْسُ رَبُوةُ الجَنَّة وأَوْسَطُها وأَفْضَلُها "(44).

وقد اختلف اصحاب المعاجم في أصل هذا اللفظ هل هو عربي ام غير عربي:

ذهب الأزهري إلى أن أصل هذا اللفظ هو عربي وأن العرب تسمي الموضع الذي فيه كرم فِرْدُوْسَاً (45). وهذا الرأى هو ما ذهب اليه الفراء ودلل على صحته "بقوله إن العرب قد ذكرت الفردوس في أشعارها" (46)، من ذلك قول حسَّان بن ثابت: (47).

وإنَّ ثوابَ اللهِ كُلَّ مُوحَّدِ جِنانٌ من الفِرْدَوْسِ فيها يُخَلَّدُ

ذهب الكلبي إلى أن " الفِرْدَوْسَ البستان الذي فيه الكروم بالرومية"، وقال "إن الفردوس أصله بالنبطية فرداساً" (48)، فيتضح مما سبق أن الفردوس هو البستان الذي يجمع كل ما يكون في البستان من الفواكه والاشجار ولعل أبرز ما فيه هو أشجار العنب الذي يميز هذا البستان من غيره.

## المعنى السياقي

جاء لفظ الفردوس في حديثه صلى الله عليه وسلم مبيناً أن في الاخرة جناناً لا جنَّة واحدة وأن أفضل هذه الجنان هي جنة الفردوس لذلك يشير رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أن في الجنة مائة درجة ما بين كل درجتين كما بين السماء والارض والفردوس أعلاها درجةً ومنها تفجر أنحار الجنة الأربعة ومن فوقها يكون العرش فاذا سألتم الله فاسالوه الفردوس (49). يتضح أن الفردوس منزلة عظيمة ودرجة رفيعة لم يلجأ

الخلقة بل ركز على جانب مهم وهو أن السعيد من وعُظ بغيره، أي التركيز على جانب الاتعاظ من مواقف الآخرين وما جرى عليهم من العقوبة بسبب المعاصي، فالسعادة لا تكون إلا بتوفيق من الله لذلك جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم السعادة هي في الاتعاظ مما حل بالآخرين من العقوبة، إلى هذا المعنى يشير الامام السندي في تعليقه على قوله صلى الله عليه وسلم "من وعظ بغيره، فهو يقول "أي من وفقه الله تعالى للإتعاظ فرأى ما جرى على غيرة بالمعاصي من العقوبة فتركها خوفاً من الله أن يناله منها ما نال غيره "(30) فضلاً عن ورود هذا اللفظ بصيغة (فعيل) التي تدل على الثبوت والدوام فكأنه يشعر بأن السعادة الحقيقية صفة ثابتة لا تنفك عن صاحبها ما دام يتعظ بما حدث لغيره" (31).

فالسعادة لا تكون بالاتعاظ بما حل بالآخرين من العقوبة فحسب بل لا بد من أن يكون الدافع للابتعاد عن الذنوب هو الخوف من الله تعالى، ففي الحديث دلالة على معنى جديد للسعادة يتعلق بالآخرة حيث إنحا تكون عندما يعتبر الانسان بما حل بمن عصى الله فيرجع إلى ربه منيباً إليه فيكون بذلك قد حقق السعادة الحقيقية.

## غَيْرَةُ اللهِ

عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال "إنّ اللهَ يَغَارُ وغَيْرَةُ اللهِ أَنْ يأْتِي المُؤْمنُ ما حَرَّمَ اللهُ"(<sup>32)</sup>.

والأصل في هذا اللفظ يدل على المشاركة في أمر مخصص لا يقبل المشاركة فيؤدي إلى تغيرٍ في المواقف بسبب هذا التدخل "فالغيرة مشتقة من تغير القلب وهيجان الغضب بسبب المشاركة فيما به الاختصاص وأشد ما يكون ذلك بين الزوجين "(33).

## المعنى السياقي

لما جاء هذا اللفظ مضافاً إلى اسم الله تعالى أفاد أنه صفة من صفات الله تعالى صفة تليق بجلالة العظيم، وعند الحديث عن صفات الله تعالى لا بد أن نثبت لله تعالى ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسول الله صلى الله عليه وسلم من صفات الكمال ونفى ما نفاه الله عن نفسه أو نفاه رسوله من صفات النقص (34).

لذلك يقول صاحب معجم الفاظ العقيدة "ان الغيرة من الصفات الفعلية الثابتة في السنة الصحيحة وهي صفة تليق بجلاله (35)، فهو ﴿ لَيْسَ كُوشُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (36). وقد ذهب العلماء في الكلام على الغيرة مذاهب فقال بعضهم إن غيرة الله ليس معناها هو الاتيان نفسه أو عدمه وإنما غيرة الله علة النهي عن الإتيان أو عدمه "(37)، وذهب بعضهم إلى تفسير غيرة الله بانما غضبه معللاً ذلك بأن الغضب لازم الغيرة فغيرة الله غضبه على الفواحش (38)، وجعل القاضي عياض احتمال أن تكون الغيرة في حق الله الاشارة إلى تغير حال فاعل ذلك "(39).

وليس من باب ران السيف ومن استعمال القرآن هذا الفعل صار الناس يقولون رين على قلب فلان وفلان مرينٌ على قلبه (22)، فالمؤثر خارجي عنه وليس في أصل القلب وانما هي المعصية التي تسبب هذا الغطاء والغشاوة وانتبه إلى دقة الوصف وجمال العبارة وشفافية التعبير وحقيقته "نكتت في قلبه بصيغة المجهول من النكت وهو في الأصل أن تضرب الأرض بقضيب فيؤثر فيها "نكتة سوداء" (23)، أي كان هناك أثر قليل في قلبه من تلك الضربة وقد تركت شيئاً وسخاً في مرآة قلبه فهي ضربة بسيطة في القلب ولكن إن لم يتدارك الانسان هذه الضربة تعرض إلى ضربات اخرى تؤثر فيه تأثيراً عظيماً يوصله إلى الران وتختلف هذه الضربة على حسب اختلاف المعصية وقدرها فلابد من معالجة هذه الضربة بالتوبة لذا أشار في الحديث "فإذا هو نزع واستغفر وتاب سقل قلبه" "فالمعنى نظف وصفى مرآة قلبه لأن التوبة بمنزلة المصقلة تمحو وسخ القلب وسواده حقيقياً وتمثيلياً "(24).

وذكر الهروي في تفسير قوله تعالى ﴿كُلْابُلُرَاتِ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَاكَانُوا يَكُسِبُونِ ﴾ "قال الحسن في هذه الآية هو الذنب على الذنب حتى يسود القلب قال أبوعبيد وهذا من الغلبة عليه "(25)، وعليه فان العودة إلى الذنب تورث الانسان ظلاماً في قلبه فتعمى بذلك بصيرته لذلك جعل الحافظ ابن كثير "ان الرين للكافرين والغيم للأبرار والغين للمقربين "(26)، "وقال ابن مالك إن هذه الآية مذكورة للكفار ولكن ذكرها رسول الله صلى الله عليه وسلم تخويفاً للمؤمنين كي يحترزوا عن كثرة الذنب كيلا تسود قلوبم كما اسودت قلوب الكافرين "(27).

## السَّعيْدُ

عن عبد الله بن مسعود، أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إِنّما هُمَا اثنتان: الكلام والهَدْئُ فأحْسَنُ الكلام كلامُ اللهِ وأحْسَنُ الهَدْئُ هَدْئُ مُحَمدٍ، ألا وإيّاكم ومُحُدَثاتِ الأُمُور فإنّ شَرَّ الأمورِ مُحْدَثاتُها، وكُلُ مُحُدثةٍ بِدْعَةٌ، وكُلُ بِدْعَةٍ ضَلالةٌ ألا لا يَطُولَنَّ عَليكم الأَمَدُ فَتَقْسُوا قُلوبكم، ألا إنّ ما هُوَ آتٍ قريبٌ، وإنّما البعيدُ ما ليس بآتٍ ألا إنّما الشّقِئُ مَنْ شَقِيَ في بطن أُمِّهِ والسّعِيْدُ مَنْ وُعِظَ بِغيرِهِ (28).

فهذا اللفظ يدور حول معنيين متقاربين هما سَعَدَ بالفتح وهو خلاف النحس وسَعِد بالكسر وهو خلاف الشقاوة ووجه التقارب هو الفرح والسرور والتفاؤل.

وقد جعل الراغب السعادة التوفيق بالله فهو يقول "السَّعْدُ والسَّعَادةُ مُعاوِنةُ الأُمُور الإِلهَيَّة للإنسان على نَيْلِ الخير وَيُضَادُه الشَّقاوة، ويقال: سَعِدَ وأَسْعَدَهُ اللهُ ورَجُلِّ سعيدٌ وقومٌ سُعَدَاءُ"(<sup>29)</sup>.

## المعنى السياقي

جاء هذا اللفظ في سياق الحديث عن أمر غيبي وأمر يتعلق بالقضاء والقدر أشار فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى معنى الشقى ثم انتقل إلى الحديث عن معنى السعيد ولم يُشر إلى معنى السعادة منذ أصل

باب التمثيل والتنبيه بالشاهد على الغائب، فشبه المكلف بالراعي والنفس البهيمة بالانعام والمشبهات بما حول الحمى والمحارم بالحمى وتناول المشبهات بالرتع حول الحمى ووجه الشبه حصول العقاب بعدم الاحتراز عن ذلك"(12)، وأشار الشريف الرضي إلى هذا المعنى بقوله "وهذا الكلام مجاز لأنه عليه الصلاة والسلام شبه ما حظره الله من محارمه بالحمى الذي يحميه ذو السلطان والملكة من مواقع السحاب ومنابت الاعشاب فلا ترعى فيه الا إبله"(13)، بل يذهب الرضى إلى أبعد من ذلك مشيراً إلى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد به التحذير من الالمام بشيء من صغائر الذنوب لئلا يكون ذلك مجرِّئاً على الوقوع في كبائرها أو التهور في معاظمها(14).

وقد التزم العلماء بمذا التفسير من دون الخروج عليه، لأن هذا اللفظ إذا أُضيف إلى لفظ الجلالة فلابد أن يعطى معنى يليق بجلاله، العالي الذي ﴿ لَيُسَكِّ عِشْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (15) لذلك تحدث العلماء عن المراد بالمحارم عندما قال صلى الله عليه وسلم إلا أن حمى الله محارمه فهذا العسقلاني يقول "والمراد بالمحارم فعل المنهي المحرم أو ترك المأمور الواجب "(16)، وذهب غيره إلى أن الحمى "هو أنواع المعاصي فمن دخله بارتكاب شيء منها استحق العقوبة عليه "(17).

نلحظ أن العلماء قد اتفقوا على أن المعنى المراد من حمى الله المجازي أي ما يغضب الله تعالى من فعل الإنسان لأمر نمي عنه.

#### الرَّانُ

عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال إنّ العبد إذا أَخطأ حَطِيْئَةً نُكِتَتْ في قلبه نُكْتَةٌ سوداءُ فاذا هو نَزَعَ واسْتَغْفَرَ وتاب سُقِلَ قلبُهُ وإِنْ عاد زِيْدَ فيها حتى يَعْلُو قَلْبَهُ وهو الرَّانُ الّذي ذَكَرَهُ اللهُ ﴿كَلَّابُلُ رَابَ عَلَى قُلُوبِهِ مُ مَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (18)

وعلى العموم فان هذا اللفظ يدل على معنى التغطية والطبع والدنس، وأنه يدل على الصدأ الذي يعلو السيف والمرآة ثم تطور وتوسع ليشمل كل شيء "فَكُلُّ ما عَلاَكَ وغلبك فقد رَانَ بك ورَانَ عليك"(19).

#### المعنى السياقي

جاء هذا اللفظ مفسراً لأمر غيبي وجاء الوصف دقيقاً ليبين أثر الذنوب في قلب الانسان حتى انحا لتقوده إلى الهلاك والبعد عن العلم النافع ومعرفة الحق يقول ابن العربي المالكي "الران والرين جهل يقوم بالقلب يحول بين المرء ومعرفة الحق"(<sup>20)</sup>، وأصل هذا الفعل أن يسند إلى الشيء الذي أصابه الرين، فيقال ران السيف أي أصابه الصدأ الذي هو من أصل السيف لا خارج عنه، ولاحتواء هذا الفعل على معنى التغطية جاء منه فعل ران بمعنى غشى فقالوا ران النعاس على فلان ورانت الخمرة أي إن هذا التأثير خارج عنه (<sup>21)</sup>، وبهذا المعنى فسر ابن عباس "ران" في قوله تعالى ﴿كُلَّابِلُ رَاتٍ عَلَى قُلُوبِهِمُ ﴾ قال هو من باب ران الرين على السيف،

ب- الاتيان بالتفسير والشرح ثم ختم ذلك باللفظ الذي أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يوصل معناه إلى صحابته من ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال "إن المؤمن اذا اذنب كانت نكتة سوداء في قلبه فان تاب ونزع واستغفر صقل قلبه وإن زاد زادت فذلك الران الذي ذكره الله في كتابه ﴿كُلَّابُلُ رَابَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَاكَانُوا كِيَّسِبُونِ مِنْ (7).

ت- ايراد مفهوم تعارف عليه الناس على سبيل الانكار باستخدام أسلوب النفي ثم التعقيب عليه به (لكن) لايراد المعنى الذي ينبغي أن يتحقق في المسلم الذي يتصف بحذه الصفة أو غيرها، من ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال "ليس المسكين الذي ترده الأكلة والأكلتين ولكن المسكين الذي ليس له غنى ويستحى أو لا يسأل الناس إلحافاً (8).

## الفاظ العقيدة المفسرة تفسيراً مباشراً

#### حمي الله

عن النعمان بن بشير رضى الله تعالى عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إنَّ الحلال بيّنٌ والحرام بَيّنٌ وبينهما مُشْتَبهاتٌ لا يعلمُهُنَّ كثيرٌ من النَّاس فمن أتَّقى الشُّبُهَاتِ، أسْتَبْراً لدينه وعرضه ومن وقع في الشُّبُهَاتِ، وقع في الحرام كالراعي يَرْعَى حول الحِمَى، يُوشِكُ أَنْ يَرْتَع فيه، ألا وإنَّ لُكِّل ملكٍ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ (9).

إن هذا الجذر يدل على الحماية والدفاع عن شيء يمكن ان يتعرض للخطر فهي دلالة على محظور لذي الخومري إلى هذا المعنى بقوله "وهذا شيء حِميً على فعل أي محظور لا يقرب"(10).

#### المعنى السياقي

جاء هذا اللفظ مضافاً إلى اسم الله تعالى ليدل على معنى عظيم نتيجة لتلك الإضافة إلى الخالق العظيم والرب الكريم الذي له الصفات العليا المنزه عن كل عيب، لذلك نجد أن العلماء تحدثوا عن هذا المعنى فهذا الإمام النووي يقول "ومعناه ان الملوك من العرب وغيرهم يكون لكل ملك منهم حمى يحميه عن الناس ويمنعهم من دخوله فمن دخله أوقع به العقوبة ومن احتاط لنفسه لا يقارب ذلك الحمى خوفاً من الوقوع فيه، ولله حمى وهي محارمه أي المعاصي التي حرمها الله كالقتل والزنا والسرقة والقذف والغيبة والنميمة واكل المال وأشباه ذلك، فكل هذا حمى الله من دخله بارتكابه شيئاً من المعاصي استحق العقوبة، فمن احتاط لنفسه لم يقارب ولا يتعلق بشيء يقربه من المعاصي، فلا يدخل في شيء من الشبهات "(11)، فقد فسر الحمى بالمحارم أي المعاصي التي حرمها الله تعالى اعتماداً على تفسير رسول الله صلى الله عليه وسلم لهذا اللفظ ووجه التقارب المعاصي التي حرمها الله تعالى اعتماداً على تفسير رسول الله صلى الله عليه وسلم لهذا اللفظ ووجه التقارب هو التحذير من الوقوع فيها، والاقتراب منها، لذلك يقول القسطلاني مشيراً إلى هذا المعنى بقوله "هو من

- يمكن تفصيل ذلك على النحو الآتي:-
- 1. النمط الأول: الأستعانة باسلوب الأستفهام.
  - 2. النمط الثابي: التفسير المباشر.

#### النمط الأول

## الاستعانة بأسلوب الاستفهام

وجاء هذا الأسلوب على وفق ما يأتى:-

- أ- سؤال يسأله رسول الله صلى الله عليه وسلم وينتظر الإجابة عنه ثم يعقب عليه بتفسير المعنى الذي أراد أن يوصله إليهم من ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال "أتدرون ما المفلس؟ قالوا المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع فقال المفلس من أمتي من يأتي يوم القيامة (2).
- ب- أو أن يسأل أحد الصحابة سؤالا بعد أن يورد رسول الله صلى الله عليه وسلم لفظا فيه نوع من الغموض ثم يقوم الرسول صلى الله عليه وسلم بتوضيح هذا الغموض من ذلك حديث جابر... قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "كل مسكر حرام ان على الله عهداً لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال قالوا يا رسول الله وما طينة الخبال؟ قال عرق أهل النار أو عصارة أهل النار "(3).
- ت- سؤال يطرحه جبريل عليه السلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم لتوضيح معنى من المعاني من دون أن يعرف الصحابة أن السائل هو جبريل عليه السلام من ذلك حديث ابي هريرة رضى الله تعالى عنه، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بارزاً للناس فاتاه رجل فقال ما الإيمان؟ قال: أن تؤمن بالله وملائكته وبلقائه ورسله وتؤمن بالبعث (4). ثم يشير صلى الله عليه وسلم إلى أن السائل هو جبريل عليه السلام "أتاكم يعلمكم أمر دينكم "(5).

#### النمط الثابي

## التفسير المباشر

وهذا النمط يختلف عن النوع السابق بكونه لا يعتمد على الاستفهام وانما ايراد اللفظ ثم تفسيره وهو على أنواع:-

أ- ذكر لفظ ما ثم الاتيان بتفسير من دون أن يكون هناك سيؤال وجواب أو اعتراض من ذلك حديث أبي يعلى شداد بن أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت" (6).

## التفسير النبوي المباشر لألفاظ العقيدة

# (The Direct Prophetic Interpretation of the Words of Faith)

\*الدكتور كفايت الله همدايي \*\*ياسر على

#### **ABSTRACT**

A word spoken or an act done or a confirmation given by the Holy Prophet PBUH is called Sunnah. Basically, Hadith are the words, actions and silent approval of the Prophet PBUH and considered one of the primary sources of Islamic law, next in importance only to the Holy Quran. It plays a vital role in interpretation of the Holy Quran as well as in law making. That's why it remained undisputed and unchallenged throughout the centuries. Hadith is known as the most effective, explicit, miraculous and beautiful method of expression.

The Holy Prophet PBUH was the role model and best teacher of the world. Therefore, he guided and illuminated his companions about their belief and faith in two different ways – either by, raising inquisition in them through questions or by simply explaining different concept of faith.

Keywords: Sunnah, Interpretation, Belief, Undisputed, Inquisition.

يعد الحديث النبوي الشريف من أفصح أساليب العرب وأكثرها اعجازاً ولاريب فهو كلام النبي محمد صلى الله عليه وسلم بان لغته لغة مقصودة يراعى صلى الله عليه وسلم وأفصح العرب قاطبة وقد تميز كلامه صلى الله عليه وسلم بان لغته لغة مقصودة يراعى فيها جوانب الدلالة والقصد لدى المتلقي، فهي لغة علمية تجمع بين رقة العبادة ودقة التوجيه ومراعاة الجوانب النفسية والاجتماعية فهي لغة تخاطب فطرة الناس ولاريب انها تنطلق من قوله تعالى ﴿ وَهَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَى ﴾ (1)

أما الالفاظ النبوية المفسرة فهي تلك الالفاظ التي سأل عن معناها الرسول صلى الله عليه وسلم أصحابه او سئئل عنها فضلا عن الالفاظ التي فسرها رسول الله صلى الله عليه وسلم في غير أسلوب الاستفهام كأن يذكر اللفظ ثم يعقب بتفسير معناه.

<sup>\*</sup> رئيس قسم اللغة العربية؛ بالجامعة الوطنية للغات الحديثة إسلام آباد

<sup>\*\*</sup> محاضر بقسم اللغة العربية؛ الجامعة الوطنية للغات الحديثة إسلام آباد

## فهرس

| صفحه نمبر | مقالات                                | مقاله نگار                | نمبرشار |
|-----------|---------------------------------------|---------------------------|---------|
| 1         | التفسير النبوي المباشر لألفاظ العقيدة | الدكتور كفايت الله همداني | 1       |
|           |                                       | ياسر على                  |         |

# المقالات العربية

#### ختم نبوت اور مسلمانوں کی ذیمہ داریاں

- (53)- الزهد والرقائق، حديث: 911، 1/318
- (54) ابن حبان ، محمد بن حبان ،صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ،تحقيق: شعيب الأرنؤوط ، مؤسسه الرساله بيروت ،1993ء، حديث: 834 ،214/
- (55)- أبو عمرو، معمر بن راشد، الجامع، باب الخمر وا لفخر باهل الجاهلية ، تحقيق، حبيب الرحمن الأعظمى، المكتب الإسلامي بيروت، 1403هـ، ح: 20942، 11 /438
  - (56) الصف: 2 3
  - (57) ـ الإنفال: 73
    - (58) التوبة: 71
  - (59) ـ آل عمران: 139
    - (60)-الإنفال:19
    - (61) ـ الروم:47
    - (62) ـ الاحزاب:25
  - (63) ـ آل عمران:105
  - (64) ـ ديكھے،النساء:144-147
    - (65) ـ ايضاً ديكھے،النساء:175
      - (66) ـ ديكھيے: الحج: 78
  - (67) ـ إمام أحمد بن حنبل، مند، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، مؤسية الرسالة، 2001ء، حدث: 14،8708 /327
    - (68) ـ منداحم، حدث: 887/8،4768
    - (69) ـ زوال رومة الكبري، ص: 158؛ اسلام اور رواداري، متين طارق، اسلامك پېلې كيشنز لامور، 1997ء، ص: 81
- (70). Chronique de Micel Le Syrian, II/ 412,13(82:مراسلام اوررواداری، ص: 70). Chronique de Micel Le Syrian, II/ 412,13
- (71). The Cuches and Monastries of Egypt, P: 30, 31( (83: كوالدسابق، ص: 83)
  - (72) ـ يرفيك آف اسلام / 111، ايضًا / 84 ـ
    - (73) النساء: 58
    - (74) المائدة: 8
    - (75) ـ اسلام اور رواداري، ص:93،29
- (76)- "يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا هَلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمْ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمْ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمْ الشَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الْحَدَّ، وَايْمُ اللَّهِ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ، لَقَطَعْتُ يَدَهَا" {سنن ابن ماجة ، بَابُ الشَّفَاعَة فِي الْحُدُودِ ، حدث:2547 ، 881}

## الوفاق (علوم اسلاميه كاعلمي وتحقيقي مجله) دسمبر ٢٠١٨، جلد: ١، شاره: ٢

- (31)، انجیل برناباس، طبع پنجم ـ مترجم آسی ضیائی، اسلامک پبلی کیشنز: لاہور۔1987ء، باب44 ـ ص:80
- (32) مثلاً ديكه: هدية الحيارى في أجوبة اليهود والنصاري، ص:127 وبعده؛ اظهار الحق للشيخ رحة الله الكيرانوى الهندى، تحقيق: عمر الدسوقي، طبعه دولة قطر، سن، ص2/421-432-
  - (33) ـ دلا كل النبوة ،امام ابونعيم اصفهاني، ضياءالقر آن پېلى كيشنز،2006ء، ص:98،97
  - (34) ـ بائبل، (ياكتان بائبل سوسائني، انار كلي لا بور، 2007ء) انجيل يوحنا: 14:16-14،17 ـ 26,25
    - (35) ـ سورة النمل:76
    - (36)\_ ديكين انجيل يوحنا :14 تا 12:16،7:16،26:15،30:14 تا 14
      - (37) **ـ** سورة النجم: 3-4
      - (38) ـ الاعراف: 157
        - (39) ـ الحشر: 7
      - (40) \_ آل عمران: 31
- (41)-مالك بن أنس، امام، موطأ ،باب النهي عن القول بالقدر ، حدث:١٨٧٣، تحقيق:بشار عواد معروف ،مؤسسة الرسالة ، 1412هـ،70/2
  - (42) ـ البقرة: 256
  - (43) ـ بني اسرائيل:9
    - (44)\_الانفال:24
    - (45) ـ البقرة: 179
- (46)-أحمد بن حنبل، إمام، مسند،تحقيق: أحمد محمد شاكر ، دار الحديث القاهرة ،1995ء ، حدث:6622، 6/185
- (47)-ابن ماجة، إمام، محمد بن يزيد القزويني، السنن ،تحقيق: شعيب الأرنؤوط وغيره ، دار الرسالة العالمية ،2009ء ، حدث:3،2537/ 575
  - (48) ـ سنت خير الانام، دعوة اكيثري، بين الا قوامي اسلامي يونيور سني اسلام آباد، 2006ء، ص: 46،45
- (49)-مالك بن انس، امام، مؤطا، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمى ،مؤسسة زايد بن سلطان آل نهيان ، أبو ظبى، إمارات،2004ء، 1/161، امتاع الاسماع ،1\ 378
- (50)- الدارمي، عبدالله بن عبدالرحمن ، السنن ، دار الكتاب العربي ، بيروت 1407هـ ، تحقيق : فواز أحمد زمرلي، حدث:1433 /126
- (51)- ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله ،جامع البيان العلم و فضله، تحقيق: أبى الأشبال ، دار ابن الجوزى، السعودية،1994ء، 1163/2
- (52)- عبد الله بن المبارك، الزهد والرقائق، باب ما جاء في الفقر، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي ،دار الكتب العلمية بيروت، حديث: 584، 1/ 207

#### ختم نبوت اور مسلمانوں کی ذیمہ داریاں

- (14)-« لَوْ كَانَ نَبِيِّ بَعْدِي لَكَانَ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ » (ترمذى، محمد بن عيسى، السنن ،باب في مَنَاقِبِ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، حديث:3686، تحقيق: بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامى، بيروت، 1998ء، 6006)
- (15)-ابن ماجه ، محمد بن يزيد القزوينى ، السنن ،باب فِتْنَةِ الدَّجَالِ، حديث:4077 ، محشى: محمود خليل، مكتبة أبى المعاطى، 75/197
  - (16) ـ بائبل، (ياكتان بائبل سوسائل، انار كلي لا مور، 2007ء) استثناء: 15:18
  - (17) ـ السَّا: 18:18 تا 19؛ قرآن مجيدين وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌّ يُوحَى سے اس كَى طرف اشارہ ہے۔
- (18)-عجك،بسًام داود،دكتور، الحوار الاسلامي المسيحي، دار قتيبة،للطباعة والنشروالتوزيع، 1998ء، ص:350
  - (19) ـ بائبل، (ياكتان بائبل سوسائلي، اناركلي لا مور، 2007ء) استثناء: 81: 18-19
- (20) ركيك: 1- هدية الحيارى في أجوبة اليهود والنصاري، ابن القيم، محمد بن أبي بكر، دار العلم جده السعودية: 1996ء ، ص: 120 وبعده
  - 2 سيرت سرور عالم، (سيد) ابوالاعلل مو دودي، اداره ترجمان القر آن: لا هور ـ 1999ء ـ ص: 1 /679
    - (21) ـ بائبل دارالكتاب المقدس الشرق الاوسط، سفر التثنية: 33: 1: تا2
      - (22)-استثناء:33: تا 2
  - (23) ـ استثناء: 1:33 (International Bible Society 1820 Jet Stream Drive, USA-2005) 2 تا 3:33 استثناء: (23)
- (24)۔ جس کا نام دافید بنجامین کلدانی ہے اور ویشکن سے اس نے فلسفہ اور لاہوت میں شخصص کیااور رومی کیتھولک کلدانی فرقے کا پادری بنا اور 1895ء میں ویشکن کی طرف بلاد فارس کے لئے پادری مقرر ہوا،1900ء میں مزید سٹڈی کے لئے اپنے منصب سے استعفٰی دے کر،"مجمد کتاب مقدس میں"لکھ کرایتے اسلام کا علان کیااور عبد الاحد داؤد نام رکھا(دیکھئے: الحوار الاسلامی المسیحی، ص: 349)۔
- (25) ـ عبد الاحد داود (سابق قسيس)، محمد في الكتاب القدس: فنهى سا، دارالضياء للنشر والتوزيع، قطر، 1985ء، ص: 32 ـ ان منقولات كو هدية الحياري في أجومة اليهود والنصاري، مين بهي لاحظه كما جاسكتا ہے، جس كاحواله حاشيه: ۴ مين ذكر ہے۔
- (26)۔ ابن جریر ، امام محمد بن جریر الطبری ، تاریخ الطبری ، مترجم الفیصل ناشر ان و تاجرانِ کتب ، ار دوبازار لا ہور ، 2004ء ، 2 / 322 ؛ محمد کرم شاہ از ہری ، ضیاء النبی ، ضیاء القر آن پہلی کیشنز ، لا ہور ، کراچی ، 1418ء ، 4 /530
- (27)- ابن بشام، السيره النبويه ، تحقيق : مصطفى السقا و غيره ، مطبعه مصطفى البابى الحلبى ، 1936ء ،ص:3/ 63؛
  - چيمه ،غلام رسول: پر وفيسر ، مذاهب عالم كاتقابلى مطالعه ،علمي كتب خانه: لامور ـ 1992ء ـ ص: 616،616 615
    - (28) د كيك: (بائبل) غزل الغزلات، باب: 5، آيات 10 تا16\_
- (29)۔ سفر التکوین، (کتاب پیدائش) الاصحاح: باب25، آیات 14 اور اسکے بعد۔ (مزید تفصیلات کے لئے دیکھئے: محمد فی الکتاب المقدس، اور الحوار الاسلامی المسیحی، ص: 351)۔
  - (30) ـ دېكھئے:الحوارالاسلامي المسيحي،ص:351 ـ

## الوفاق (علومِ اسلاميهِ كاعلمي وتحقيقي مجله) دسمبر ٢٠١٨، جلد: ١، شاره: ٢

- ہرسال عقیدہ ختم نبوت کو منانے اور د نیا بھر کے تمام انسانوں میں اس کی تشہیر کی جائے۔
- دنیا کے تمام زبانوں میں عقیدہ ختم نبوت پر ایک ہی معیاری بمپیٹ تیار کر کے شائع کیا جائے۔
- عقیدہ خاتم النبیین مَثَاثِیْزُم کے اندرکسی قشم کے شکوک وشبہات پیداکر نا قانونی جرم قرار دیاجائے۔
- اس ضمن میں ہر قشم جرائم کی تدارک کے لیے خصوصی عدالت ہو جو فوری عملد رآمد کویقینی بنائے۔
  - اس سلسلے میں ہر قشم کے غیر ذمہ دارانہ رویوں کا سختی سے تدارک اور حوصلہ شکنی کی جائے۔

## حواثى وحواله جات

- (1)-الفرابيدي ، الخليل بن أحمد ، كتاب العين ، تحقيق: مهدى المخزومي وغيره ، دار مكتبة الهلال، س ن ، 241/4
  - (2) معجم الرائد، 559/1
- (3) ـ رستى، علامه عبدالسلام، مسئله ختم نبوت قر آن و سنت كى روشنى مين، مر كزى د فتر جمعيه اشاعت التوحيد والسنته، پشاور، 1426ھ، ص: 11
  - (4) ـ محمد احمد ترازی، تحفظ ختم نبوت، اکابرین ملت اور بهاری ذمه داریاں، خصوصی تحریر، بموقعه سات ستمبریوم ختم نبوت
    - (5) ـ الانعام: 124
    - (6) ـ الاحزاب:40
      - (7) ـ المائده: 3
        - (8)-الحجر:9
    - (9) آل عمران: 81
- (10)-بخارى، محمد بن إسماعيل ، الجامع الصحيح، باب خَاتِمِ النَّبِيِّينَ صلى الله عليه وسلم (حسب ترقيم فتح الباري) دار الشعب القاهرة، 1987ء، 4/ 216
- (11)- «وَأُرْسِلْتُ إِلَى الْخَلْقِ كَافَّةً وَخُتِمَ بِيَ النَّبِيُّونَ»صحيح مسلم ،كِتَاب الْمُسَاجِدِ وَمَوَاضِعِ الصَّلَاةِ،حديث:812، دار الجيل بيروت، 3/ 109
  - (12) ـ الاعراف: 158
- (13)- «وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَّابُونَ ثَلاثُونَ كُلُّهُمْ يَرْعُمُ أَنَّهُ نَيِّ وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ لاَ نَبِيَّ بَعْدِي » (ابوداؤد،سليمان بن الأشعث السجستاني،السنن،باب: ذِكْرِ الْفِتَنِ وَدَلاَئِلِهَا، حدث نمبر:4254، دار الكتاب العربي.بيروت)

"اور جب تم لو گوں کے در میان فیصلہ کرنے لگو توانصاف سے فیصلہ کرو"

دوسری جگه فرمایا:

"اے ایمان والو! الله کی خاطر راستی پر قائم رہنے والے اور انصاف کی گواہی دینے والے بنو "(<sup>74)</sup> متین طارق باغبتی لکھتے ہیں:

"بیہ حضور اکرم مَنْ اللّٰیٰ کَافیض تھا کہ دنیا کے ہر انسان، ہر فرد اور ہر قوم کو آزادی سے سانس لینے کا موقع ملا۔ آپ مَنْ اللّٰیٰ کِمْ اَنْ جو نظام قائم کیاوہ شخص بنیاد پر نہیں بلکہ دستوری بنیاد پر تھا۔ اس میں شہنشا ہیت کے لیے ۔ اس پر نہ خاندان پر سی کا اثر تھانہ شخصیت پر سی کا بلکہ حاکمیت کے اصل اختیارات خدا کو حاصل تھے۔ خدا کا عطا کر دہ قانون محکمت کا قانون تھا جس میں امیر غریب، اپنے پر ائے اور کا لے گورے سب بر ابر تھے، مؤمن اللّٰہ کانائب تھا (۲۵)۔

ہماری تباہی وہر بادی اور عزت و ناموس کی پامالی کی ایک ہی وجہ ہے اور وہ ہے ظلم واستبداد کارواج ،عدل وانصاف کی پامالی ، جس سے مسائل اور مصائب جنم لیتے ہیں ، محرومیاں پروان چڑھتی ہیں۔ آپ مَنَّ اللّٰہُ ﷺ نے ٹھیک فرمایا ہے:

"تم سے پہلے جو امتیں گزری ہیں وہ اس لیے تباہ ہوئیں کہ وہ لوگ کم تر درجے کے مجر موں کو قانون کے مطابق سزادیتے تھے اور او نچے درجے والوں کو چھوڑ دیتے تھے، قسم ہے اس ذات کا جس کے قبضہ قدرت میں محمد مَنَّ اللّٰہُ ہِمِّ کی جان ہے، اگر محمد مَنَّ اللّٰہُ ہِمِّ کی بیٹی (فاطمہ ہُ) بھی چوری کرتی تو میں ضرور اس کا ہاتھ کاٹ دیتا "(76)"

چنانچہ اس کے بعد عورت (چور) کا ہاتھ کاٹ دیا گیا۔ لہذا آج ختم نبوت کا معاملہ ہو کہ حرمت رسول مُکَالَّیْمُ آگا، یا انسانی حقوق کے تحفظ کا، ان سب کا علاج قیام عدل اجتماعی میں مضمرہے۔ اس کورواج دینے کے لیے عملی جدوجہد اور کوشش مسلمانوں کا فریضہ اول ہے تاکہ مسلمانوں کے مسائل میں کمی ہو۔

عقیدہ ختم نبوت کے تحفظ کے حوالے سے جن امور پرسب سے زیادہ توجہ دینے کی ضرورت ہے اور مسلمانوں کی سب سے اہم ذمہ داری ہے ،اس کے اہم نکات دررج ذیل ہیں:

- اسلامی د نیاختم نبوت کومتفقه مسلم بین الا قوامی عقیده قرار دے اور اس سلسلے میں تساہل ختم کریں۔
- بطور خاتم النبیین آپ مَنَا لِلْیَا الله نیا بھر کے زبانوں میں عام فہم انداز سے نقلی وعقلی ولا کل سے پر چار کیا جائے۔
  - دنیاکے دساتیر میں عقیدہ ختم نبوت کو جگہ دلوانے کی فہیم کوشش ریاستوں کی سطح پر کی جائے۔
  - حرمت نبوت وسالت کواحترام انسانیت اور امن وسلامتی کی اولین ثق قرار دینے کی کوشش کی جائے۔

ہمیشہ کے لیے رومیوں کے مظالم سے نجات پاگئے اور ہمیں عربیوں کے ساتھ امن کی زندگی میسر ہئی "(70)\_

اسلام کے عدل وانصاف کے حوالے سے مصری آرمینتین عیسائی ابوصالح لکھتا ہے:

"یہ ایک ایباونت تھا کہ شہنشاہ (قیصر) قدیم مذہب کے پرستار عیسائیوں پر بے حدظلم کرتا تھااور انہیں زبر دستی اپنے فرقہ میں داخل کرنا چاہتا تھا، چنانچہ ہر قل اور مقوقس کے ہاتھوں حقیقت پہند عیسائیوں نے بے حد تکلیفیں اٹھائیں۔ جب مظالم انتہا کو پہنچ گئے توملت حنیفیہ کی ایک قوم اٹھی جس نے رومیوں کی نخوت و تکبر کو توڑ دیا اور مصر کو فتح کرکے یعقو بی فرقے کے عیسائیوں کو رومیوں کے مظالم سے نجات دلائی "(71)۔

یہ بھی تاریخ کا حصہ ہے اور مسلمانوں کے عدل نوازی کا کرشمہ ہے کہ اپنے ہم مذہبوں کے ظلم سے نجات کے لیے عیسائیوں نے مسلمانوں سے درخواست کی کہ وہ ان کے علاقے پر حملہ کریں تاکہ ہم ان کے ظلم سے نجات پاجائیں، ایسا ہی ایک واقعہ میکائل ہشتم کے زمانے میں پیش آیا کہ وسط ایشیا کے باشندوں نے ترکوں سے درخواست کی کہ وہ ان شہروں پر آکر قبضہ کرلیں تاکہ رعایا کوعیسائیوں کی سلطنت کے ظلم وستم سے نجات ملے چنانچہ اکثر امیر وغریب عیسائی ترک وطن کر کے ترکوں کی سلطنت میں چلے گئے (۲۵)۔

آج دنیا جس جروظ اورخون آشامی میں گرفتارہ اگر مسلمان حکمران اور ریاستیں اس کا مداوا کرکے عدل و انصاف فراہم کر سکیں تو بعید نہیں کہ اسلام کا جھنڈ اہر ملک اور سلطنت پر بلند نظر آنے گئے۔ پی ہوئی قوییں اور لوٹی گئ عصمتیں کب سے اس انتظار میں ہیں۔ ختم نبوت کا معاملہ ہو کہ حرمت رسول یا حقوق انسانی کا مداوا اس کا قوی اور راست علاج عدل و انصاف کی پاسداری میں ہے۔ وہ کو نسی ہستی ہوگی یا کونسا نظام ہوگا جس نے انسانی حقوق کو تحفظ دیا ہے یا در ہے گا دے گاسوائے محمد عربی عظام ہوگا جس نے انسانی حقوق کو تحفظ دیا ہے یا قوی اور رہے گا۔ باقی نظام تو صرف دعویٰ کی حد تک ہیں اور رہیں گے۔ جیسا کہ آج مغربی نظام آزادی کے دعوید اروں کا حال ہے۔ عورت باقی نظام تو صرف دعویٰ کی حد تک ہیں اور رہیں گے۔ جیسا کہ آج مغربی نظام آزادی کے دعوید اروں کا حال ہے۔ عورت آزاد ہے لیکن مسلمان عورت کو آزادی نہیں۔ اس کا اسکارف اور پر دہ قابل قبول نہیں۔ مغربی عورت آزاد ہے لیکن اس کے باوجود عصمت تارتار ہے اور احترام پامال ہے۔ ان عصمتوں کا محافظ اور جبر و استبداد کا علاج اسلامی عدل و انصاف میں ہے۔

انسانوں کی نظر و فکر کو تھینچنے والا نظام نظام عدل ہے اور وہ اسلام ہی کا طرہ امتیاز ہے یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدُلِ <sup>(73)</sup>

## 5. حقیق عالمی عدل اجتماعی کا قیام

حرمت رسول اور ختم نبوت جیسے مسلّم عقیدے کا تحفظ صرف اس صورت ممکن ہے کہ مسلم امت عالمی عدل اجتماعی اور مساوات کی طرف توجہ دے جس پر نظام کا نئات قائم ہے جیسا کہ یہود مدینہ نے اس کا اقرار کیا تھا:

فَقَالُوا: هَنَا الْحَقُّ، بِهَنَا قَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ (68)

"اور وہ کہنے گئے کہ ہمارے حق میں یہ فیصلہ حق اور عدل پر مبنی ہے، جس پر آسمان وز مین کا نظام قائم ہے"

قیام عدل اجہاعی اس بات کا ضامن ہے کہ اسلامی نظام بھی قائم رہے گا اور عقیدہ ختم نبوت اور حرمت رسول کا تحفظ بھی ہو گا اور مسلمانوں کی شان و شوکت بھی قائم رہے گی اور مسلمانوں اور اسلامی ریاستوں کے حامی بھی کثرت سے ہوں گے۔اس بات پر تاریخ شاہدہے کہ جب مسلمانوں نے اپنی رعایا کے ساتھ عدل وانصاف سے کام لیا تووہ اپنے ہم مذہوں کے مقابلے میں ان کے حمایتی رہے ہیں۔

## مشهور مصنف گنبن لکھتے ہیں:

اسلام کی تاریخ کے ہر صفحہ میں اور ہر ملک میں جہاں اس کو وسعت حاصل ہوئی وہاں دوسرے مذاہب سے عدم مزاحمت پائی جاتی ہے یہاں تک کہ فلسطین میں ایک عیسائی شاعر نے ان واقعات کو دیکھ کر بارہ سوسال بعد اعلانیہ کہاتھا کہ صرف مسلمان ہی روئے زمین پر ایک ایسی قوم ہیں جو دوسرے نداہب والوں کو ہر قشم کی آزادی دیتے ہیں (69)۔

یہ عدل وانصاف کا کمال تھا کہ غیر مسلم رعایا مسلمانوں کی توصیف میں رطب اللسان اور اپنے ہم مذہب لیڈروں کے مقالمے میں مسلمانوں کی حمایتی کرتے نظر آتے ہیں۔

جب پروشلم میں ہر قل نے یہودیوں کے ساتھ ظلم وبربریت کاسلوک کیاوہاں پر اپنے ہم مذہب لیکن اپنے مخالف فرقہ کے لوگوں پر جبر واستبدادسے کام لیاتواس صورت حال میں ایک یعقو بی بطریق نے لکھا:

"ہر قل نے اپنی مملکت میں اعلان کرر کھا تھا کہ جو عیسائی اس کے مسلک و مشرب سے متعلق نہ ہو اس کے ناک اور کان کاٹ دیئے جائیں اور اس کا گھر بار لوٹ لیا جائے ۔ یعقو بی فرقہ کے عیسائیوں کوہر قل اپنے پاس نہیں آنے دیتا تھا، لہذاان کی کہیں شنوائی نہیں ہوتی تھی۔ یہی وجہ تھی کہ خدائے جبارنے ابن اسلمیل کے گھر انے میں ایک الیی ہستی کو مبعوث کیا جس نے ہمیں ظالم رومیوں کے پنجہ استبداد سے نجات دلائی چو نکہ اس علاقہ کو فتح کرنے کے بعد مسلمانوں نے کسی عیسائی سے اس کے مذہب کے معاطے میں تعرض نہیں کیا۔۔۔ان کے آنے سے ہم ہمیشہ

موجودہ دور کی ذلت اور خواری سے نکلنے کاراستہ اعتصام بحبل اللہ سے وابستہ ہے۔ اگر اس کی طرف توجہ نہ دی گئی تو عقیدہ ختم نبوت کا بچاؤ تو کیا، خود مسلمانوں کی حفاظت بھی مشکل ہے جس کی طرف اللہ تعالیٰ نے ان الفاظ میں متوجہ کیا ہے:

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِن بَعْدِمَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ ۚ وَأُولَٰ إِكَ فَ لَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ (63)

" اورتم مت ہو ان لو گوں کی طرح جو فرقوں میں بٹ گئے اور وہ اختلاف کرنے لگے اس کے بعد کہ آگئے ان کے پاس رشن دلائل اور وہی لوگ ہیں کہ ان کے لیے بڑاعذاب ہے"

الله تعالی نے فرمایا ہے کہ دشمنوں کے مقابلے میں ایک دوسرے کے ساتھ مخلصانہ دوستی اختیار کرو تودنیا کے مال و منال کے ساتھ مخلصانہ دوستی اختیار کرو تودنیا کے مال و منال کے ساتھ عذاب دنیا بھی ختم کروں گا اور دین و دنیا کا امن و چین بھی نصیب کروں گا (<sup>64)</sup> اور تمام ترکامیابیوں کا راستہ بھی نصیب کر دوں گا (<sup>65)</sup>تم میری ہدایات سے وابستہ ہو کر جدوجہد کرتے رہوگے تو میں تمہیں بے یار و مد دگار نہیں چھوڑے گا (<sup>66)</sup> بلکہ رب تعالیٰ کی اطاعت میں بڑھتی ہوئی قوم پروہ خصوصی فیضان رحمت رکھتا ہے بلکہ آپ منگا ﷺ نے فرمایا:

قَالَ رَبُكُمْ عَزَّ وَجَلَّ: لَوْ أَنَّ عِبَادِي أَطَاعُونِي، لَأَسْقَيْتُهُمُ الْمُطَرَ بِاللَّيْلِ، وَأَطْلَعْتُ عَلَيْهُمُ الشَّمْسَ بِالنَّهَارِ، وَلَمَا أَسْمَعْتُهُمْ صَوْتَ الرَّعْدِ» (67)

"تمہارے رب نے فرمایا ہے: اگر میرے بندول نے میری اطاعت کی تومیں ان پر رات کو بارش بر سااور دن میں ان کو سورج دے، اور ان کو گرج سنا کر اذبیت نہ دے "

مسلمانوں کی خوش بختی ہے کہ ان کے پاس وحدت امت کی وہ مضبوط بنیادیں میسر ہیں جو کسی دوسری قوم اور ملت کو میسر نہیں لیکن شومئی قسمت کہ ان کی طرف مسلمانوں کی توجہ نہیں جو زوال امت اور مصائب امت کی اصل وجہ ہے۔ جس کی طرف اللہ نے ہمیں متوجہ بھی کیا ہے کہ کافر توایک ہیں اگر تم ایک نہیں ہوئے تو فساد اور فتنہ برپارہے گا اور روز روز نئے فتنے جنم لیتے رہیں گے ، ان فتنوں میں سے ایک فتنہ نبوت کے دعوید اروں اور اس قسم کے دجالوں کا ہے جو متجد د ہو کر آتارہے گا۔ اس کا علاج احیاء اسلام اور وحدت امت سے ممکن رہے گا۔ جس کے لیے ہمارے پاس عظیم مستملم بنیادیں موجود ہیں۔ صرف امت کی توجہ کی ضرورت ہے تاکہ ان مساعی کے ذریعے اس کو عالمی قوت میں تبدیل کیا جاسکے۔

وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمُ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةٌ فِي الْأَرْضِ وَفَسَادٌ

كَبِيرٌ (57)

"اور جن لو گوں نے کفر (کاراستہ اختیار) کیا وہ ایک دوسرے کے رفیق ہیں۔اگرتم ایسانہ کروگے توزمین میں فتنہ وفساد ہریاہو گا"

الله وحدہ لاشریک تمام قوت قاہر ہ کا مالک ہے جو لوگ اس پر بھر وسہ کرتے ہیں، اس کے لیے ایک ہوتے ہیں، اس کے احکامات پر سر تسلیم خم کر دیتے ہیں، اوراسی طرح الله تعالی کے لیے ایک دوسرے کا دست وبازو بن جاتے ہیں وہ ان کاناصر ومد دگار ہوتا ہے۔اور مؤمنوں کی صفت یہ ہے کہ وہ دین میں ایک دوسرے کے مد دگار ہوتے ہیں، فرمایا:

وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ (<sup>68)</sup>

"اور مسلمان مر داور مسلمان عورتیں ایک دوسرے کے مدد گارہیں"

ایسے لوگوں پر اللہ رحم فرماتا ہے اور اپنی قوت قاہرہ سے ان کی مدد کرتا ہے کیونکہ حقیقت میں وہی زبر دست قوت کامالک ہے۔ صرف اللہ کے لیے ایک ہونے اور اس پر یقین کرنے کی دیر ہے، یقینامومنوں کی مد دووہی فرما تا ہے:

وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُمُ مُّؤُمِنِينَ (59)

"اے مسلمانو! کمزوری نه دکھاؤاور غمگین نه ہواگرتم مومن ہوتوتم ہی غالب و برتر ہوگے"

وَأَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ (60)

"بے شک اللہ ایمان والوں کے ساتھ ہے"

وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ (61)

"اور ہم پر اہل ایمان کی مدد کرنالازم ہے"

وَكَفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا (62)

"اور جنگ ( کے معاملے میں ) مومنوں کے لئے اللہ کافی ہے، اور اللہ ہے تو انااور غالب"

منتشر ومتفرق ہو کر مسلمانوں نے اپنی عزت وو قار کو خاک میں ملا کرنہ صرف اپنے آپ کو بے عزت کیا ہواہے، بلکہ اس کی وجہ سے دنیا میں انتشار وفساد بھی برپاہے اور عدل وانصاف پامال ہور ہاہے۔

وحدت امت میں ہر طرح کا خیر پنہاں ہے، دنیا کی ترقی اور کامیابی کے ساتھ سیادت و قیادت اور ساتھ ہی آخرت کی نوید بھی۔ انْتَسِبْ يَا سَلْمَانُ، فَقَالَ: أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ بِالْإِشْلَامِ، فَأَنَا سَلْمَانُ ابْنُ الْإِسْلَامِ، قَالَ عُمَرُ: «قَدْ عَلِمَتْ قُرَيْشٌ أَنَّ الْخَطَّابَ كَانَ أَعَزَّهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَأَنَا عُمَرُ ابْنُ الْإِسْلَامِ أَخُو سَلْمَانَ فِي الْإِسْلَامِ (55)

"سلمان اپنانسب نامه بیان کر: وہ فرماتے: اللہ نے مجھ پر اسلام کے ذریعے بڑا فضل کیا، پس میں سلمان بن اسلام ہو، تو حضرت عمر ﷺ کہنے گئے "کیا قریش سمجھتے ہیں کہ میں جاہلیت میں معزز تھا؟ میں تو عمرؓ بن اسلام اور سلمان کا بھائی ہوں "

لہٰذ اسلام پر عمل پیرااور اس کے احکام سے مزین ریاستوں کی موجو دگی میں ختم نبوت کے لیے کوئی خطرہ نہیں ہو سکتا۔ آج مسلم ریاستوں،اور ان کے شہریوں کے حقوق کے تلف ہونے کا خطرہ اس لیے ہے کہ ان ریاستوں میں خدا اور اس کے رسول مُنَّا لِلْنَیْمُ کے حقوق واحکامات پائمال کیے جارہے ہیں۔ اسلامی احکامات کی پامالی میں عقیدہ ختم نبوت کو کسے بچایا جاسکتا ہے ؟ جب کہ اس سلسلے میں تعلیمات اسلام مبر بہن اور واضح ہیں، لیکن اگر واضح نہیں تو مسلمانوں کاموقف خو دواضح نہیں ہے۔ ریاستیں عمل کی دنیامیں دور تگی کا شکار ہیں جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ. كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَاللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ (56)

" اے ایمان والو! تم وہ بات کیوں کہتے ہو جو کرتے نہیں، تم جو کرتے نہیں اس کا کہنا اللہ تعالیٰ کو سخت ناپیند ہے"

## 4. وحدت امت اور ختم نبوت

عقیدہ ختم نبوت کے لیے جن مہمات کی ضرورت ہے ان میں سے ایک وحدت امت کے لیے جدوجہد ہے۔ جس طرح آج نہ مسلمان حفوظ ہیں ، نہ ان کی سرزمین اور نہ سلطنتیں۔ اسی طرح نہ اپنے رسول اور دین کی حفاظت کے قابل ہیں۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ مسلمان جو دنیا کی کل آبادی کے تقریباً ایک تہائی نفوس پر مشتمل ہیں ، انتشار وافتر اق کا شکار ہیں۔ ان کی زمین اور وسائل سے غیر مستفید ہوتے ہیں، ان پر حکمر انی اور ان کے احکامات دین میں دخل اندازی وہ کرتے ہیں۔

لہٰذا ختم نبوت اور دیگر مسائل کے حل اور تحفظ امت کے لیے اس بات کی اشد ضر ورت ہے کہ وہ متحد ہوں، ان کی قوت مجتع ہو، ورنہ جرم ضعفی کی سزامر گِ مفاجات ہوتی ہے جس کی طرف اللّٰہ تعالیٰ نے یوں اشارہ فرمایاہے: للہذاسب سے بڑے راہزن ختم نبوت کے رہزن ہیں،ان کاراستہ اور راہز نی اس صورت میں کنٹر ول کی جاسکتی ہے کہ قر آن و سنت سے آراستہ ریاستیں موجود ہوں اور قوانین کے نفاذ میں کوئی سقم نہ ہو تا کہ کسی کو کوئی اند ھیر انہ مل سکے کہ جہال وہ حجیب کر اپنی مذموم کارروائی کر سکیں کیونکہ دین اسلام میں اند ھیرے کے لیے کوئی گنجائش نہیں ہے۔ آپ منگانی پڑنے نے فرمایا:

تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ، لَيْلُهَا كَهَارِهَا لَا يَزِيغُ عَنْهَا إِلَّا هَالِكٌ (51)

"میں نے تہمیں اسلام کے روشن راستہ پر چھوڑا ہے جس کی رات دن کی طرح روشن ہے،اس سے ہلاک ہونے والا انحراف کرے گا"

اسلام کی مظہر ریاستیں نہ صرف عقیدہ ختم نبوت بلکہ مسلمانوں کی بھی محافظ ہوا کرتی ہیں اور ان کی عزت وو قار بھی بلند کرتے ہیں حبیباحضرت عمرؓ نے فرمایا:

إِنَّكُمْ كُنْتُمْ أَذَلَ النَّاسِ، وَأَقَلَ النَّاسِ، وَأَحْقَرَ النَّاسِ، فَأَعَزَّكُمُ اللَّهُ بِالْإِسْلَامِ، فَمَهْمَا تَطْلُبُوا الْعِزَّ بِغَيْرِهِ يُذِلِّكُمُ اللَّهُ (52)

"تم ذلیل، قلیل اور حقیر لوگ تھے،اللہ نے تہمیں اسلام سے عزت بخشی، پس جب بھی اس کے بغیر عزت تلاش کروگے،اللہ تم کو ذلیل کرے گا"

لہٰذ ااسلامی احکامات سے آراستہ ریاستیں، عظیم نعمت الٰہی ہے۔ اس سے غفلت حقیقت میں ختم نبوت سے غفلت ہے۔ اس سے غفلت حقیقت میں ختم نبوت سے غفلت ہے۔ ایک آدمی نعمت اسلام کاشکر کرتے ہوئے کہ رہاتھاالحمد لللہ بالاسلام تو آپ مُنَّ اللَّيْئِلِمُ نے فرمایا:

إنك لتحمده على نعمة عظيمة (53)

"يقيناتم ايك عظيم نعمت كي شكر اداكر رہے ہو"

اسلام اس قدر عظم نعت ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عمر الوفاقہ نے گیر لیا تھا تو آپ نبی کریم مَثَّلَ الْیَّا اِکْ پاس طلب حاجت کے لیے حاضر ہوئے تو آپ مَثَّلِ الْیَّا اِنْ کُلِی اللهِ عَلَمْت کی طرف متوجہ کرتے ہوئے فرمایا: قُلِ: اللَّهُمَّ احْفَظْنِی بِالْإِسْلَامِ قَاعِدًا، وَاحْفَظْنِی بِالْإِسْلَامِ قَائِمًا، وَاحْفَظْنِی بِالْإِسْلَامِ دَاقِدًا (54)

"اے عمر کہو! اے اللہ مجھے بیٹھے ہوئے ، کھڑے ہوئے اور سوتے ہوئے اسلام کے ذریعے حفاظت دے"

اسلام ایک جامع نظام حیات ہے اور قابل فخر دین ہے اس سے وابستگی میں کسی خوف و دہشت کا شکار ہونالا کُق تسلیم نہیں ہے تب تو حضرت عمرٌ حضرت سلمانؓ سے بڑے فخر سے فرمایا کرتے تھے: شریعت نہیں لائی جاسکتی۔ لہٰذااس کی حفاظت و نفاذ ہی سے ختم نبوت کو ممکن بنایا جاسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایسے ہی ناگفتہ یہ وقت میں اس کونافذ کر کے عمر بن عبد العزیز ؓ نے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

يا أيها الناس ان الله لم يبعث بعد نبيكم نبيا ولم ينزل بعد هذا الكتاب الذي أنزله عليه كتابا فما أحل الله على لسان نبيه فهو حلال إلى يوم القيامة وما حرم على لسان نبيه فهو حرام إلى يوم القيامة ألا وأني لست بقاض ولكني منفذ ولست بمبتدع ولكني متبع ولست بخير منكم غير أني أثقلكم حملا ألا وأنه ليس لأحد من خلق الله أن يطاع في معصية الله ألا هل أسمعت ؟ (50)

"ا ب او گو! الله تمہارے نبی کے بعد کوئی اور نبی اور اس پر نازل ہونے والی کتاب کے بعد کوئی اور کتاب نازل نہیں کرے گا، اور اپنی نبی کے زبان سے جو پچھ حلال کیا ہے وہ قیامت حلال اور جو پچھ حرام کیا ہے وہ قیامت حلال اور جو پچھ حرام کیا ہے وہ قیامت تک حرام ہیں۔ خبر دار! میں حکم کرنے والا نہیں بلکہ نافذ کرنے والا ہوں اور اپنی طرف سے خلاف قر آن و سنت کوئی کام کرنے والا نہیں ہوں بلکہ قر آن و سنت کا متبع ہوں۔ میں تم سے کسی سے بہتر نہیں ہوں، البتہ میں تم سے زیادہ بو جھ اٹھانے والا ہوں۔ آگاہ رہو! اللہ کی نافر مانی میں کسی کی اتباع جائز نہیں ہے۔ کیا میں نے تہہیں خبر داری کر دیا"

مخضرًا بیہ کہ اللہ اور اس کے نبی منگی تی آئی کی مخالفت وعصیان سے ختم نبوت کو سہارا نہیں دیا جاسکتا۔اس کے تحفظ کا واحد راستہ نفاذ شریعت کاراستہ ہے۔ اس کی نفاذ سے لو گوں کو مطمئن اور حکومت کو مستکم کیا جاسکتا ہے، محض سوال اور التجاؤں سے ان کا تحفظ ممکن نہیں بلکہ عملی نفاذ اور نڈرین سے اس کو تحفظ دیا جاسکتا ہے۔

## 3. حقیقی اسلامی ریاستون کا قیام

ختم نبوت اور حرمت رسول مکافیاً کے تحفظ کا واحد ذریعہ بہہے کہ قر آن و سنت پر ہمنی ریاستوں کو تخلیق کرنے کی کوشش کی جائے۔ محبت رسول کا تقاضاہے کہ جو تعلیمات آپ مکافیاً کے مصائب اور محرومیوں کے ازالے کے لیے لیے کر آئے ہیں، مسلمان ریاستوں کو ان قوانین کی عملی نفاذ سے تقویت بہم پہنچائی جائے۔ وہ قوانین و احکام جو نجی کریم مکافیاً گیا اور آپ مکافیاً کے خلفائے راشدین نے استحکام ریاست مدینہ کے لیے بروئے کار لائے تھے، سے اپنی اسلامی ریاستوں کو عملاً مزین کیا جائے، اور مجر موں کا ازالہ کیا جائے۔ و نیامیں سب سے بڑے مجرم وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسولوں کے لائے ہوئے نظام کو ڈی ریل کرتے ہیں۔ اس پر شب خون مارتے ہیں تاکہ ان کو چوری، ڈاکہ، رہزنی اور لا قانونیت وخود غرضی اور من مانی کے لیے جگہ اور موقع مل جائے۔ اس بنیاد پروہ دین میں شکوک و شبہات کرتے ہیں تاکہ ان کے لیے مواقع فراہم ہو سکے۔

لہذا آج انہی تعلیمات کے احیاء سے ختم نبوت کی احیاء وابستہ ہے۔ آج کل انسانی بہرے اور اندھے پن کا علاج صرف انہی تعلیمات سے کیا جاسکتاہے، جن کو آخری پیغیبر حضرت محمد سَلَّاتِیْمِ کے کر آئے ہیں، جو محفوظ اور قابل عمل، سائنسی اور فطری بھی ہیں۔ اور ان ہی تعلیمات کے نفاذ سے معاشر ہے کی خیر اور بھلائی وابستہ ہے۔ جیسا کہ آپ سَلَّاتِیْمِ نَظِیمِ اللّٰہُ عَلَیْمِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ ال

إِقَامَةُ حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ، خَيْرٌ مِنْ مَطَرِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً فِي بِلَادِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ (47)
"الله تعالى كى حدود ميں سے ايك حدكو الله كى بستيوں ميں نافذ كرنے كافائدہ چاليس دن رات كى
مارش سے زیادہ ہے"

پیر محمد کرم شاہ صاحب اطاعت رسول مُگافِیْۃِ کے حکم الٰہی کی تعبیل کی صورت گری کے بارے میں لکھتے ہیں:
"جن آیات قرآنی میں اطاعت وا تباع کی بار بارجو تا کید کی گئی ہے ان پر عمل فقط اس صورت
ممکن ہے کہ آپ ایسا کریں جیسے وہ رسول کر تا ہے۔۔۔جو اصول اس نے سکھائے ہیں بلاچون و
چراان پر عمل پیرارہیں، لین دین، نکاح وطلاق، اخلاق و معاشرت کے جو ضوابط اس نے مقرر
فرمائے ہیں ان پر بطیب خاطر کاربند رہیں اگر آپ ایسا کریں تو واقعی آپ نے اس کی متابعت کی
اور اپنے رب کا حکم مانا، لیکن اگر آپ ایسا نہیں کرتے بلکہ اپنی فہم و دانست کے مطابق تعلیمات
اسلامی کونت نئی شکلوں میں پیش کرکے اپنے شوق تجد دیسندی کی تسکین کاسامان مہیا کرتے ہیں
تو یہ بلاشہ اتباع ہوس واطاعت نفس تو ہوگی لیکن آپ اسے کسی تاویل کی قوت سے بھی اطاعت
رسول اور اتباع سنت نہیں کہ سکتے "(48)

خلیفہ اول صدیق اکبر ؓ سے بڑھ کر کس کا قول وعمل قابل توجہ اور سند ہو سکتا ہے جس نے نبوت کو دیکھ کر اس سے قوانین عمل کشیدہ کیے، فرماتے ہیں:

"أيها الناس إنما وليت أمركم ولست بخيركم ، أيها الناس إنما أنا متبع ولست بمبتدع فان أنا أحسنت فاعينوني و إن زغت فقوموني "(49)

"لو گو! مجھے تمہاری امارت سونپی گئی اور میں اپنے آپ کو کسی سے بہتر نہیں سمجھتا، اےلو گو! میں قر آن وسنت کو نگی قانون نافذ کرنے والا نہیں قر آن وسنت کو نگی قانون نافذ کرنے والا نہیں ہوں، پس اگر میں حسن وخو بی سے اتباع قر آن وسنت کر تار ہوں تو میر کی امد اد کرنا، اگر مجھ میں ذراسا میل اور کجی یاؤ تو مجھے درست کر دو"

ایسے ہی قابل تقلید اعمال ختم نبوت کے ضامن ہیں بلکہ ریاستوں میں امن وسلامتی بھی ایسے ہی قوانین کے نافذ العمل ہونے سے ممکن بنائی جاسکتی ہے۔ رسالت محمد کی اور شریعت محمد یہ { علی صاحبھا الصلاۃ والسلام }سے کوئی بہتر

#### 2. نفاذ اسلام کے لیے عملی کوششیں بروئے کارلانا

ختم نبوت کے تقاضوں میں سے ایک نقاضایہ ہے کہ ان تعلیمات کو عملی شکل دیاجائے جن کی بناء پر معاشرہ کو وجود بخشاجا سکتا ہے، جیسا کہ انسانی دنیا کو یہ معلوم ہے کہ جس وقت پینمبر اسلام مُنگانیا ہِ انسانی تشریف لائے تو دنیا کے انسان ایک دو سرے سے پریشان اور نالال تھے، انسانی معاشر ہے کا کوئی و قار نہیں تھا بلکہ انسانیت پامال ہور ہی تھی، انسان کا دشمن تھا اور کسی طرح انسانی حقوق کا تصور نہیں کیا جاسکتا تھا لیکن ایسے ہی حالات میں جب اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر رحم کھاتے ہوئے محمد مُنگانیا ہی بناکر اپنی تعلیمات وہدایات سے انسانوں کو نوازااور آپ مُنگانیا ہی بناکر اپنی تعلیمات وہدایات سے انسانوں کو نوازااور آپ مُنگانیا ہی بناکر اپنی تعلیمات وہدایات کی افادیت کا احساس ہوا اور یوں آپ مُنگانیا ہی کہ منگانیا ہی دیا تھا کہ اللہ تعالیٰ کی آپ منتی کی رعایت کے ان تعلیمات کو عملی جامہ پہنایا اور انسانوں کو زندگی بخشی، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی من و منشا تھی:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَ نُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُعْيِيكُمُ (44)
"ا ا ايمان والو! عَلَم مانو الله كا اور رسول كاجس وقت بلائے تم كو اس كام كى طرف جس ميں تمهارى زندگى ہے"

وَنَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ (AS)

"عقلمندو!قصاص میں تمہارے لئے زندگی ہے"

ختم نبوت کا یہ تقاضا ہے کہ ان احکامات کے عملی اجر ااور نفاذ سے معاشر سے کی اصلاح کی جائے جیسا کہ آپ شکی ﷺ کے اس دین کے ذریعے ملت عوجا کو درست کیا، ان کے اندھے پن کو دور کیا اور بہر سے بن کاعلاج کیا جیسا کہ عبد اللہ بن عرر فی نے فرمایا:

ولن يَقْبضَه حتى يقيمَ به الملَّةَ العَوْجاءَ، بأن يقولوا: لا إَله إلا الله، فيفتحَ بها أعينا عُمْياً، وآذانا صُماً، وقلوباً غُلْفاً (46)

" الله تعالی اپنے حبیب کو دنیاسے اس وقت تک نہیں اٹھائیں گے جب تک آپ مَنَّا لَلْیَّا مِکَّا الله تعالی اپنے حبیب کو درست نہ کر دے، یعنی لا اله الا الله پڑھ نہ لیں، جس کے ذریعے ان کے اندھی آئکھیں، ہمرے کان اور دلوں پر پڑے پر دے کھل جائیں گے "

سی اور دین کے تعلیمات میں بیہ صلاحیت نہیں ہے۔ آپ مُلَّا اَلَیْکُا نے نہ صرف مسلمانوں کے فیصلے ان تعلیمات کے عملی احیاء سے کیے ہیں بلکہ غیر مسلموں اور یہودیوں کے بھی فیصلے ان الہامی نازل کر دہ تعلیمات سے کر کے انسانی زندگ کا احیاء کیا اور حقوق انسانی کو تحفظ دیا ہے۔

قُلْ إِن كُنتُمُ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي كُنبِ بُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُو بَكُمْ تَوَاللَّهُ خَفُو دُرَّحِيُّ (40)

" کہہ دیجے! اگرتم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری تابعد اری کرو، خود اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرے گااور تمہارے گناہ معاف فرما دے گااور اللہ تعالیٰ بڑا بخشنے والا مہربان ہے"

اس بنیاد پر صحابہ کرام اور بالخصوص خلفائے راشدین آپ مَلَا لَیْنَا کے ارشادات اور اس کے منشائے تھم کو سیمجھتے ہوئے اس پر عمل پیراہونے کی کوشش میں گئے رہتے تھے، جیسا کہ بیہ بات معلوم ومشہور ہے کہ جب آپ مَلَّا لَیْنَا کُمُ کُلُو اس کے باوجو دروانہ کیااور تعلیمات اسلام کو حرزِ جال وصال ہوا تو حالات نامساعد تھے لیکن خلیفہ اول نے لشکر اسامہ گواس کے باوجو دروانہ کیااور تعلیمات اسلام کو حرزِ جال بناتے ہوئے، مانعین زکو قاور مرتدین سے جہاد کیالیکن قرآن وسنت کے احکامات پر حرف نہ آنے دیا۔ اس معاملے میں آپ نے کسی کے مشورے کو کوئی وزن نہیں دیا اور قرآن وسنت کو ترجے دی۔ کیونکہ وہ جانتے تھے کہ آپ مَلَّا لَیْنَا مُنْ نِیْ نِیْلُوسِنَا فِی کُلُوسِنَا نِیْلُوسِنَا فِی کُلُوسِنَا کُلُوس

تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ، لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِمِمَا: كِتَابَ اللهِ , وَسُنَّةَ نَبِيّهِ صَلى الله عَلَيه وَسَلم (41)

"میں تم میں دوچیزیں حچوڑ کے جار ہاہوں ، اس پر کادبند رہوگے تو کبھی بھی گمر اہ نہ ہوں گے ،وہ کتاب اللّٰد اوراس کی نبی کی سنت ہے"

اور آج بھی صرف ان ہی تعلیمات سے حالات کامقابلہ کیا جاسکتا ہے اور مخلصانہ کوششیں اور قوتیں مجتمع کی جاسکتی ہیں۔اوران ہی تعلیمات کے احیاء میں در حقیقت ختم نبوت کا احیاء اور اس سے وابسٹگی راہ منتقیم ہے۔ جیسا کہ باری تعالیٰ کا ارشاد ہے:

ۿٙڹؾڬؙڣؙؙۯڽؚاڵڟۜٵۼؙۅؾؚۅؘؽؙٷؙڡؚڹؠٵڛۧؖۏؚڡؘقڔٳۺؾؘؠ۫ڛٙڬڽؚٳڵڠؙۯۊؚۊؚٵڷۅٛؿؙقٙؽڵٙٵڹڣؚڝٙٵٙڡٙ ڶۿٵ<sup>(42)</sup>

" جو شخص الله تعالیٰ کے سوا دوسرے معبودوں کا انکار کر کے اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے اس نے مضبوط کڑے کو تھام لیاجو تبھی نہ ٹوٹے گا"

دوسری بات میہ ہے کہ اس کے بغیر کوئی دسر اراستہ بھی نہیں ہے، جیسا کہ فرمایا:

إِنَّ هَٰذَا الْقُرُآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ (43)

"بیتک بیر قر آن را ہنمائی کرتاہے اس رائے کی جوسب سے زیادہ سیدھاہے"

اس نظریے کی حفاظت ہم تمام مسلمانوں کی مشتر کہ ذمہ داری ہے،اس کے لیے کیا کیا اقدامات اٹھانے اور لا تحہ عمل اختیار کی ضرورت ہے، پھر اس کا مطالبہ پوری عمل اختیار کی ضرورت ہے، پھر اس کا مطالبہ پوری باشعور دنیاسے کیا جاسکتا ہے۔ تاکہ اللہ تعالی کے اس قول کے مصداق پر پورااتر کے ہم مستحق بشارت ہو سکے، جس میں فرمایا:

فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَيِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (38)

" سوجولوگ اس نبی پر ایمان لائے اور ان کی تکریم کی اور ان کی مد د کی اور اس نور کا اتباع کیا جو ان کے ساتھ اتارا گیا یہی فلاح پانے والے ہیں "

## ختم نبوت اور مسلمانوں کی ذمہ داریاں

ختم نبوت کے حوالے سے جن امور پر توجہ دینے کی سبسے زیادہ ضرورت ہے اور مسلمانوں کی سبسے اہم ذمہ داریاں بنتی ہیں ان کا مختصر تذکرہ کیے دیتے ہیں:

## 1. قرآن وسنت كى تعليمات كوحرز جال بناياجائے

پیغیبر اسلام منگانگیؤم نے نزول و جی سے لے کر زندگی کے آخری سانس تک اس بات پر سب سے زیادہ توجہ دی کہ رب تعالی نے جو پچھ فرمایا ہے اور انسانوں سے کرنے کاجو تقاضا کیا ہے ، اس کو پورا کیا جائے اور عملی زندگی میں اس پر عمل پیرار ہے ، پھر ان امور کا تعلق تمام زندگی کے معاملات سے تھا، جن میں کسی تخصیص کی گنجائش نہیں تھی۔ عبادات ہوں یا معاملات ، ساجیات ہوں یا سیاسیات ، تمدن و تہذیب ہو یا معیشت۔ الغرض تمام معاملات زندگی میں قرآن و سنت کے نقاضوں کو اولیت دینا پیغیبر منگانگیؤم کی ترجیح تھی اور اسی میز ان عمل کو آپ منگانگیؤم کے خلفاء نے ترجیحی بنیادوں پر اپنایا اور اس سلسلے میں کسی بھی عمل سے دستبر دار نہیں ہوئے ، کیونکہ وہ جانتے تھے کہ پیار سے پیغیبر منگانگیؤم کے رب نے فرمایا

وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتَهُوا ((39)

" اور تتهمیں جو کچھ رسول دے لے لو، اور جس سے روکے رک جاؤ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہا کرو، یقیناً اللہ تعالیٰ سخت عذاب والاہے"

اور اپنے پیارے پینمبر منگاللیکا کے اتباع کو اپنی محبت کامعیار قرار دیتے ہوئے یوں فرمایا:

سے بھیجے گاوہی تمہیں سب باتیں سکھائے گااور جو کچھ میں نے تم سے کہاہے وہ سب تمہیں یاد دلائے گا"(34)

قر آن مجید میں وہ سب باتیں ان عیسائیوں کو ایک ایک کر کے اسی طرح یاد دلائی گئی ہیں جس طرح بائبل میں تحریف کے باوجود موجود ہیں اور یوں قر آن مجید نے حضرت عیسی ملیلا کی بشریت، رسالت اور بشار توں کی بھی تصدیق کی،ار شاد باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ هَذَا الْقُرُآنَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي إِسْرَابِيلَ أَكُثَرَ الَّذِي هُمُ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (35) "بِ شك يه قرآن بني اسرائيل كو اكثر ان باتول كي حقيقت بتاتا ہے جن ميں وہ اختلاف ركھتے ہيں"

یہ ایک حقیقت ہے کہ حضرت محمد مُثَاثِیْاً معلم انسانیت اور معلم اخلاق اور دنیا کے سر دار ہیں جن کی آنے کی پیثن گوئیاں انجیل میں بار بارکی گئی ہیں، چنانچہ نجیل یو حنامیں ہے:

"اس کے بعد میں تم سے بہت باتیں نہ کروں گا کیونکہ دنیاکا سر دار آتاہے اور مجھ میں اس کا پچھ نہیں"

"لیکن جبوه مدد گار آئے گا۔۔۔ تووہ میری گواہی دے گا"

"لیکن میں تم سے سے کہ کہتا ہوں کہ میر اجانا تمہارے لئے فائدہ مند ہے کیونکہ اگر میں نہ جاوں تووہ مدد گار تمہارے یاس نہ آئے گا"

" مجھے تم سے اور بھی بہت سی باتیں کہناہے مگر اب تم ان کو برداشت نہیں کر سکتے لیکن جب وہ لینی روح حق آئیگا تو تم کو تمام سچائی کی راہ دکھائے گا اس لئے کہ وہ اپنی طرف سے نہ کہے گالیکن جو پچھ سنے گاوہ بی کہے گااور تہمیں آئندہ کی خبریں دے گا،وہ میر اجلال ظاہر کرے گا" (36)

یہ وہی بات ہے جو قر آن مجید میں اللہ تعالٰی نے حضرت محمد مَلَّاتُنْیَا کم بارے میں ارشاد فرمائی ہے کہ جو پچھ سر دارِ دوجہاں اور معلم انسانیت مَلَّاتِیَا ارشاد فرماتے ہیں ،وحی الهی پر مبنی اور یہی حقیقت ہے ،ار شاد باری تعالیٰ ہے:

وَمَا يَنُطِقُ عَنِ الْهَوٰى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيٌّ يُوْحَى (37)

"اورنہ وہ اپنی خواہش سے کوئی بات کہتے ہیں۔ یہ توایک و حی ہے جواس پر نازل کی جاتی ہے" ان سابقہ سطور سے یہ بات روزروشن کی طرح عیاں ہے کہ حضرت محمد مصطفی مَثَلَّ اللَّٰهِ کَمَ اللّٰہ کَ آخری رسول ہیں، اور یہ بھی واضح ہوا کہ آپ مَثَلِّ اللَّٰہِ مَاحب شریعت اور بین الا قوامی پیغام لے کرپوری انسانیت سے یَا اُنٹِسُّ النَّاسُ اور یا بنی آدم سے مخاطب، مطاع نبی ورسول ہیں۔ میں نے کہا نہیں۔ کہنے لگا شام کا ایک یہودی ابن الهدمان ظہور اسلام سے چند سال قبل ہمارے یاس { مدینه منورہ} آیا۔ وہ یہاں رہنے لگا، ہم نے اس سے کسی کو بہتریانچ نمازیں پڑھنے والا نہیں دیکھا۔ جب قحطیرٌ تاتوہم اسے دعاکرنے کو کہتے وہ جواب دیتا کہ پہلے ہر شخص ایک صاع تھجور اور ا یک مدجو صدقه کرے۔جب ہم صدقه دیدیتے تووہ ہمارے ساتھ میدان میں نکلتا اور دعامانگ کر اٹھتا بھی نہ تھا کہ بادل اندھیر اکر دیتے۔ یہ ایک بار نہیں کئی بار ہوا۔ جب اس کی موت قریب آئی تو کہنے لگا ہے گروہ یہود!تم جانتے ہو کہ میں شام جبیباامیر وکبیر ملک جیموڑ کریہاں افلاس زدہ علاقہ میں کیوں آبسا؟ ہم نے کہاللہ ہی بہتر جانتا ہے۔ کہنے لگامیں یہاں اس لئے آیا تھا تا کہ اس نبی کا انتظار کروں جس کا ظہور قریب ہے۔اس شہر کی طرف وہ ہجرت کرے گا۔ میری آرزو تھی کہ اس کا دیدار کروں { مگر لگتا ہے کہ میری زندگی مزید وفا نہیں کری گی}۔اب تمہیں وہ دور ملنے والا ہے، اے یہود اس رسول پر ایمان لانے میں کوئی قوم تم سے پہل نہ کر جائے۔اسے اجازت ہو گی کہ اپنے مخالفین کاخون بہادے۔ بچوں اور عور توں کو گر فبار کرلے، اس لئے ایمان لانے میں دیر نہ کرنا۔ جب نبی کریم مُثَالِّیْمِ اللّٰہِ مِینہ میں تشریف لائے اور بنی قریظہ کامحاصرہ ہوا تو ان نوجوانوں { ثعلبہ بن سعنہ ، اسد بن سعنہ اور اسد بن عبید } نے چیچ کر کہااہے بنو قرنطہ! یہ وہی رسول ہے جس کے متعلق ابن الهدمان نے پیشن گوئی کی تھی یہود کہنے لگے یہ وہ نہیں ہے تو نوجوانوں نے کہا بخدایہ وہی رسول ہے چنانچہ یہ اپنے قلعے سے اتر کر آپ مُکا ﷺ کی بار گاہ میں جاضر ہوئے اور اسلام لے آئے اور یوں اپنے خون ، مال اور اولاد کو خون سے محفوظ کر لیا "(33)

## انجیل کی بشارتیں

ا نجیل (بائبل عہد نامہ جدید) میں بھی تحریف کے باوجود آنے والے نبی کے بارے میں حضرت عیسیٰ علیا ہا کی پیشن گوئیاں موجود ہیں جو آخر الزمان حضرت محمد مثلی تائی کے علاوہ کسی اور نبی پر صادق نہیں آسکتیں اور بیہ بات بھی معلوم تھی کہ دنیاصرف ایک آخری نبی کی منتظر تھی، جس کی خبر حضرت عیسیٰ علیا دے رہے تھے کہ وہ دنیاکا سر دار ہوگا ابد تک رہے گا، سچائی کی تمام راہیں دکھائے گا اور خود میری نبوت، عبد اللہ ہونے اور سچائی کی گواہی دے گا اور میری لائے ہوئی کتاب میں تحریف کی بھی نشاندہی کرے گا طرچیان ہو حناکا بیان ہے:

"میں باپ سے درخواست کروں گا تووہ تمہیں دوسر امدد گار بخشے گا کہ ابد تک تمہارے ساتھ رہے"اور "میں نے بیہ باتیں تمہارے ساتھ رہ کرتم سے کہیں لیکن مدد گار جسے باپ میرے نام عظيمة و كان الله مع الغلام فكبر، و سكن في البرية و كان ينمو رامي قوس، وسكن في بربة فاران" (29)

"ہاجرہ دشتِ بئر سبع میں جیران وپریثان جارہی تھی کہ فرشتوں نے اسے آسان سے آواز دی اور کہا:ہاجرہ! آپ کو کیا ہو گیا ہے؟ کوئی خوف نہ کریں کیونکہ اللہ نے بچے کی آواز سنی ہے جہاں وہ ہے۔ کھڑی ہو جااور بچے کو اٹھالیں اور مضبوطی سے اس کو گھود میں کپڑلیں، کیونکہ اللہ اسے ایک عظیم امت بنائے گا۔اللہ بچے کے ساتھ تھا اور اسی طرح وہ بڑا اور دشتِ فاران میں نیز ااٹھائے ہوئے پرورش یارہا تھا اور دشتِ فاران میں متوطن رہا"

تیسری بات بید معلوم ہوئی کہ کووفاران سے صرف حضرت اساعیل بلیشا کا تعلق رہاہے جن کی نسل سے پیغیبر آخر الزمان مَنَّا اللّٰیَٰ پیداہوئے ہیں، جس کا تذکرہ با بیل کتابِ پیدائش میں آتا ہے کہ اساعیل کی اولاد میں ایک نام قیدار کا آتا ہے جوعد نان ہے جس سے عرب کا شجر نسب جا ملتا ہے اور پھر اس سے نبی آخری الزمان مَنَّالَیٰ یُوِا کے فاندان کا تعلق جڑتا ہے اور دشت فاران ان کا مسکن رہاہے اور یہیں سے با بیل کی وہ پیشین گوئی صحیح بیٹھتی ہے کہ وہ نبی دشت فاران میں ظاہر ہو ااور دس ہزار قدوسیوں {صحابہ کرام دُیُّا لَّذُیُّا } کے ساتھ مکہ میں داخل ہو ااور شریعت بیناء ساتھ کہ میں داخل ہو ااور شریعت بیناء ساتھ کہ میں داخل ہو ااور شریعت بیناء ساتھ کہ آخری نبی اساقی کی اللہ میں میں میں کی المجال میں میں میں کی المحالے کہ آخری نبی اساقی کی اللہ میں دبیوں کی صریح تحریف ہے۔ برناباس کی المحالے کہ آخری نبی اساقی کی اللہ میں ربیوں کی صریح تحریف ہے۔ برناباس کی المحالے:

"شاگر دوں نے کہا:اے استاد، موسی الیا کی کتاب میں یوں لکھا ہے کہ یہ وعدہ اضحاق میں کیا گیاتھا" یسوع نے کیا گیاتھا" یسوع نے کراہ کر جواب دیا: ایساہی لکھا ہے، مگر موسی الیات نے نہیں لکھا،نہ یسوع نے کراہ کر جواب دیا: ایساہی لکھا ہے، مگر موسی الیات خدانے ابرہام سے فرمایا: اینا بیٹا، کلھا ہے بلکہ ہمارے ربیوں نے، جو خداسے نہیں ڈرتے۔۔۔تب خدانے ابرہام سے فرمایا: اینا بیٹا و گھا، اسماعیل ملیت کے اور پہاڑ پر آکر اس کی قربانی دے، سواضحاق پہلوٹھا کیوں کر ہوا کہ جداضحاق بیدا ہواتو اسماعیل ملیت سال کا تھا "(31)

اسی طرح عربی "المعزی" اور اردومیں "مددگار" فارقلیط کی تبدیل شدہ (تحریف شدہ) شکل ہے جس کا تذکرہ امام ابن القیم اور رحمت اللہ کیر انوی الہندی نے اپنی تصانیف میں کیاہے (32) علاوہ ازیں فارقلیط کی لفظ اس وقت کی اناجیل میں پایاجا تا تھالیکن حضرت محمد منگاللی پایاجا تا تھالیکن حضرت محمد منگلی پیم پر ایمان لانے سے لوگوں کوروکھنے کے لئے (پید مسکلہ) مشتبہ بنادیا گیاہے۔ حبیسا کہ امام ابونعیم اصفہانی دلائل النبوۃ میں ایک واقعہ نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"عاصم بن عمرو بنی قریظہ کے ایک بوڑھے شخص سے روایت کرتے ہیں کہ ایک باراس نے مجھ سے بوچھاکیاتم جانتے ہو ثعلبہ بن سعنہ ،اسید بن سعنہ اور اسد بن عبید اسلام لانے کا سبب کیا تھا؟ "وجاء الرب من سيناء ، وأشرق لهم من ساعير ، و تلألأ قدماً من جبل فاران ، وجاء معه عشرة آلاف قديس ، ومن يده اليمني برزت نار شريعة لهم " (25)

" خداوند سیناسے آیا اور سعیر سے ان پر آشکاراہوا، اور جبل فاران کی طرف سے آچیکا اور "دس " ہزار قدوسیوں کے ساتھ آیا اور آپ (مُنَّافِیْزُمُ) کے دائیں ہاتھ میں ان کے لئے شریعت بیضاء تھی"

یہ پیش گوئی فتح مکہ میں صحابہ کرام ٹٹٹائٹ کی تعداد کو بیان کرنے کے ساتھ ساتھ سیرت نگارانِ رسول مُنگائٹ کے بیان کردہ تاریخ کے بھی موافقت کرتی ہے۔ جیسا کہ مفسر قر آن اور سیرت و تاریخ نگار علامہ امام محمد بن جریر الطبری کلھتے ہیں:

"جب فتح مکہ کے لئے حضور مَنَّاتِیْنِمِّ روانہ ہوئے تو دس ہز ار کالشکر جرار ہمراہ تھا"<sup>(26)</sup> " رسول الله مَنَّاتِیْنِمْ ۱۰ رمضان المبارک ۸ھ میں دس ہزار قدوسیوں کے ساتھ مکہ روانہ ہویڑے "<sup>(27)</sup>

ان تصریحات سے بیاندازہ ہوتا ہے کہ بائبل کی مذکورہ بشار توں میں واضح تحریف ہو چکا ہے کیونکہ غزل الغزلات جو سلیمانؑ کی طرف منسوب ہے، میں بھی قدوسیوں (صحابہ کرام) ٹنگاٹٹٹٹ کی دس ہزار کی تعداد کاذکر ہے، جو سیر تِ نبوی تاریخ کے عین مطابق ہے۔عبارت ملاحظ ہو:

"میر امحبوب سرخ وسفید ہے وہ دس ہز ار میں ممتاز ہے "(28)

تورات کے اس بیان میں نہ صرف یہ کہ فتح مکہ کے وقت دس ہز ار لشکر کی تعداد کا تعین ہے بلکہ آپ منگافیائی کے شاکل کا بھی واضح بیان ہے، کہ سر دارِ دوجہاں منگافیائی سرخ وسفید یعنی گندمی رنگ لئے ہوئے تھے جس کا واضح تذکرہ کتب احادیث اور سیرت و ثنائل نبوی منگافیائی میں موجود ہے جو محتاج بیان نہیں ہے۔

## ان بشار توں کے نتائج:

تورات کی درج بالاان پیش گوئیوں سے جو باتیں سامنے آتی ہیں، درج ذیل ہیں:

- یه که بائبل میں کی گئی پیش گوئیاں صرف نبی آخر الزمان حضرت محمد منگالینیم بی ذات بابر کات پر صادق آتی ہیں۔
- دوسری بات یه معلوم ہوئی کہ انبیاء بنی اسرائیل کا جبل فاران سے کوئی تعلق نہیں رہاہے، سوائے حضرت
   اساعیل میلیلا کی والدہ ہاجرہ کے جو عرب کی تاریخ اور بائبل میں مذکور ہے، عبارت ملاحظ ہو:

"فمضت (هاجرة) و تاهت في برية بئر السبع و نادى ملاك الله هاجر من السماء و قال لها: مالكِ يا هاجر؟ لا تخافى ، لأن الله قد سمع لصوت الغلام حيث هو، قومى واحملى الغلام، و شدى يدكِ به، لأن الله قد جعله أمة

"اگربشارت کے بیہ کلمات نبی حضرت محمد مَثَلَّاتُیْمَ پر منطبق نہ ہوں تو یہ غیر محقق اور بے فائدہ رہ جاتے ہیں اور مسیح نے بھی مبھی بیہ دعویٰ نہیں کیا تھا کہ جس کی طرف اشارہ کیا گیاہے وہ میں ہوں اور اسی طرح یہی رائے آپ مَثَلِّاتُیْمَ کے حواری بھی رکھتے تھے "

امام ابن القیم اور سید مودودی وغیرہ نے سابقہ بشارت کے جملے "تیرے بھائیوں میں سے "یہ نکتہ نکالاہے کہ ان سے مراد بنی اسرائیل کے بھائی اساعیل کی اولاد میں نبی برپاکرنے اور موسیٰ علیلا کی مانند شریعت کا حامل ہونے کی استدعاہے کیونکہ بنی اسرائیل میں جتنے بھی نبی آئے تھے وہ شریعت موسوی کے پیرو تھے۔ کوئی مستقل شریعت لے کر نہیں آیا تھا۔ جبکہ موسیٰ علیلا سے اللہ نے بہ وعدہ کیا تھا کہ:

"میں اپناکلام اس کے منہ میں ڈالوں گا اور جو پچھ میں اسے تھم دوں گاوہ ان سے وہی کہے گا"(19)

اس تصر ت کے کے بعد اس امر میں کوئی شک کی گنجائش نہیں کہ حضرت محمد مُثَاثِیْتُم کے سوااس پیشن گوئی کامصداق

کوئی اور ہو، دوسرایہ کہ حضرت موسیٰ کے بعد مستقل شریعت صرف آپ مُثَلِّیْتُم ہی کو دی گئی ہے (20)جوایک مکمل
ضابطہ حیات، نہایت روشن دین لے کر آئے ہیں جس کی تائید تورات کی اس پیش گوئی سے یوں ہوتی ہے:

"جاء الرب من سيناء، وأشرق لهم من سعير، وتلألأ من جبل فاران، وأتى من ربوات القدس وعن يمينه نار شريعة لهم" (21)

"وہ قدوس سوئے سیناسے آیا اور طرف ساعیر سے ان کے لئے روشنی لے آیا اور کوہ فاران کی طرف آیا اور کوہ فاران کی طرف آپ مٹی ان کے لئے میں ان کے لئے شریعت بیضاء تھا"

یہ پیشن گوئی نہ صرف شریعت محمدی کی مکمل تائید کرتی ہے بلکہ فتح مکہ میں صحابہ کرام فٹکاٹٹڈ کی تعداد کو بھی بیان کرتی ہے۔ جس کی مدعا کو خبط کرنے کی پوری کوشش کی گئی ہے، جیسا کہ دارالکتاب المقد س شرق اوسط کی مذکورہ عربی عبارت میں قدوسیوں (صحابہ کرام) ٹٹکاٹٹڈ اوران کی تعداد کاذکر نہیں جبکہ انٹر نیشنل بائبل سوسائٹی اردو ورژن کی عبارت میں لفظ"لا تعداد"کاذکر آیاہے، عبارت ملاحظ ہو:

"خداوند سیناسے آیا، اور سعیر سے ان پر ظاہر ہوااور کوہ فاران سے جلوہ گر ہوا، وہ جنوب سے اپنی پہاڑی ڈھلانوں میں سے لاتعداد قد سوں کے ساتھ آیا"<sup>(22)</sup>
اور پاکستان بائبل سوسائٹی لا ہور کی مطبوع نسخہ میں یہ تعداد لا کھوں میں بتائی گئی ہے۔عبارت ملاحظ ہو:
"خداوند سیناسے آیااور شعیر سے ان پر آشکارا ہوااور لا کھوں قد سیوں میں سے آیا"<sup>(23)</sup>
تاہم اس تعداد کوایک یادری<sup>(24)</sup> نے اپنی کتاب میں انجیل کے ایک پرانے نسخہ سے بول نقل کی ہے:

گزشتہ آسانی صحائف میں جس طرح آنے والے پینمبروں کی بشارتیں اور پیش گوئیاں ہوتی تھیں ،اس کے برعکس قر آن مجید میں آپ منگالیا کیا گئی است میں قر آن مجید میں آپ منگالیا کی خاتم کے لقب سے یاد کیا ہے اوراس کے ساتھ ہی ساتھ آپ منگالیا کی خاتم کے لقب سے یاد کیا ہے اوراس کے ساتھ ہی ساتھ آپ منگالیا کی است میں ہے: حضرت ثوبان گی روایت کر دہ حدیث میں ہے:

{ عنقریب میری امت میں تیسیوں جھوٹے نبی پیدا ہوں گے، جو کہیں گے کہ وہ اللہ کے نبی ہیں، حالاں کہ میں خاتم النبیین { آخری نبی} ہوں، میرے بعد کوئی نبی نہیں } (13)

وَأَنَا آخِرُ الْأَنْبِيَاءِ ، وَأَنْتُمْ آخِرُ الْأُمَمِ (15)

" میں آخری نبی ہوں اور تم آخری امت"

## آخری پیغیبر حضرت محمد منافظیؤم کے بارے میں تورات کی بشارتیں

بائبل عہد نامہ قدیم میں تحریف کے باوجود نبی آخر الزمان حضرت محمد مَثَالِّیْاَ کِمَ کَی آمد کی بشار تیں موجود ہیں۔اور سیہ بتایا گیاہے کہ جب آپ مَثَالِیَّا تشریف النمیں گے توتم اس کی سمع وطاعت اختیار کرنا۔مثلاً: کتاب استثناء میں مذکورہے:
" خداوند تیر اخدا تیرے ہی درمیان سے لینی تیرے ہی بھائیوں سے میری مانند ایک نبی
بریاکرے گاتم اس کی سننا" (16)

پھر موسی اللہ تعالی سے آخری نبی کے مبعوث کئے جانے کی دعا کی تواللہ تعالی نے جواب میں فرمایا:

" اور خداوند نے مجھے کہا کہ وہ جو کچھ کہتے ہیں سوٹھیک کہتے ہیں، میں ان کے لئے ان ہی کے بھائیوں میں تیری مانندایک نبی برپا کروں گا اور اپنا کلام اس کے منہ میں ڈالوں گا اور جو کچھ میں اسے حکم دوں گاوہ بی وہ ان سے کہے گا اور جو کوئی میری ان باتوں کو جن کووہ میر انام لے کر کہے گا نہ سنے تومیں ان کاحیاب اس سے لوں گا" (17)

یہ پیش گوئی حضرت محمر مُنگالیّنیَّم کے علاوہ کسی اور نبی پر صادق نہیں آتی، یبی وجہ ہے کہ اس کی تطبیق کے بارے میں عرب سکالر (بشّام داود عجب) لکھتے ہیں:

"اذا كانت هذه الكلمات لا تنطبق على النبى محمد شفانها تبقى غير متحققة ولا فائدة ، فالمسيح نفسه لم يدع ابداً أنه النبى المشار اليه وحتى حواريه كانوا على نفس الرأى "(18)

{ترجمہ: میری اور انبیاء کی مثال ایسے محل کی ہے جسے نہایت ہی خوب صورت طریقہ پر بنایا گیاہو اور اس میں ایک اینٹ کی جگہ نجی ہو در کیھتے ہوں اور اس کے حسن تعمیر پر حیرت زدہ ہوں ، سوائے اس اینٹ کی جگہ کے۔ آپ مُلَا اللّٰهِ اِنْ فرمایا کہ میں وہی اینٹ ہوں ، مجھ پر عمارت مکمل ہوگئ ہے ، رسولوں کاسلسلہ ختم ہوا اور میں آخری نبی ہوں } (10)۔

علاوہ ازیں جس طرح گزشتہ آسانی صحائف میں آپ مگانٹیا کی بہت سے فضائل بیان ہوئی ہے اسی طرح آپ مٹانٹیا کی بہت سے فضائل بیان ہوئی ہے اسی طرح آپ مٹانٹیا کو دیگر انبیاء پرجو فضیلت دی گئی، اس ضمن میں ان چھ یا پانچ باتوں میں سے دو باتیں اسی ہیں کہ جن کی بناء پر آپ مٹانٹیا کی فضیلت اور خاتم النبیین کا واضح ذکر ہے کہ آپ تمام مخلوقات کی طرف نبی بنا کر بھیج گئے ہیں اور آپ مٹانٹیا کی بنا کر بھیج گئے ہیں اور آپ مٹانٹیا کی بنا کی ملسلہ بھی ختم کر دیا گیاہے } (۱۱)۔

اس بات کی تصدیق الله تعالی نے قرآن مجید میں یوں کی ہے:

قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ (12)

"اے پیغیبر! (لوگوں سے) کہوا ہے انسانو! میں تم سب کی طرف اس اللہ کا بھیجا ہوار سول ہوں۔ جس کے لیے سارے آسانوں اور زمین کی بادشاہی ہے اس کے سواکوئی اللہ نہیں ہے وہی زندہ کر تاہے وہی مار تاہے کیس اللہ پر ایمان لاؤ۔ اور اس کے نبی امی رسول پر۔ جوخود بھی اللہ اور اس کے خمات (کتابوں) پر ایمان رکھتاہے اور اس کی بیروی کروتا کہ تم ہدایت یاؤ"

## ختم نبوت،بشار تیں اور آسانی صحا کف

حضرت موسیٰ عَالِیَّلِاً اور عیسیٰ عَالِیَّلِاً کے دور سے لیکر حضرت محمد مَثَلَّ عَلَیْوْاً کے مبعوث کئے جانے تک لوگ نبی آخر الزمان کے آنے کے منتظر تھے،اور تورات وانجیل کو الہامی کتابیں ماننے والے ان کی پیشن گوئیوں اور بشار توں کو سچ مانتے تھے، لیکن نہ مانے والوں پر بھی ان کے بشار توں کے انثرات تھے اور ایک آنے والے نبی کے وہ بھی منتظر تھے، جو کی مالیلا تھے اور نہ عیسیٰ مالیلا اور نہ ان میں وہ تمام علامات تھیں جن کے بارے میں بتایا جاچکا تھا۔

ان پیشن گوئیوں کی روسے ان آنے والے نبی کے خدو خال ، مقام ومریتبہ ، اخلاق و کر دار ، اعلیٰ وار فع خصائل ، عزم وہمت ، تعلیم و تربیت اور ساتھیوں کی کمال درجہ پر خلوص مصاحبت نے ان کو تمام انبیاء سے ممتاز بنادیا تھا۔ تشریع الهی کا حصہ بنایا، جس سے شریعت الهی کمال کو پہنچ گئی اور نعمتِ ہدایت کا تنکمیل ہو چکا جیسا کہ باری تعالی نے فرمایا ہے:

الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ نَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ نَكُمُ الْيَوْمَ أَكْمَلُتُ الْإِسْلَامَ دِينًا (7)

" آج میں نے تمہارے لئے دین کو کامل کر دیا اور تم پر اپنا نام بھر پور کر دیا اور تمہارے لئے اسلام کے دین ہونے پر رضامند ہو گیا"

اس تکمیل نعمت وہدایت کے ساتھ اللہ تعالی نے اس کو محفوظ بھی کر دیاہے، جس سے تحریف و تخریب کا خطرہ بھی ختم ہو گیاہے جبیبا کہ باری تعالی نے فرمایاہے:

إِنَّا خَنُ نَرَّلُنَا اللِّكُرَوَ إِنَّالَهُ كَافِظُونَ (8)

"ہم نے ہی اس قرآن کو نازل فرمایا ہے اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں"

قر آن مجید سے پہلے آسانی صحائف میں ہمیشہ سے اگلے رسول کے آنے کے بارے میں پیش گوئی ہوتی تھی اورامت سے عہد لیا جاتنا تھا کہ وہ ان پر ایمان لائیں گے، لیکن سے طریقہ اس آخری شریعت میں مووجو دنہیں ،بلکہ موقوف کر دیا گیا ہے۔ارشاد بای ہے:

وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيهَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنْ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّةً خَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنْ لِهِ وَلَتَنْصُرُ نَّهُ قَالَ أَأْفَرَرُتُمْ وَأَخَذُنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ (9) ذَيكُمْ إِصْرِى قَالُوا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ (9) "جب الله تعالى نے نبیوں سے عہد لیا کہ جو پھ میں تمہیں کتاب و حکمت سے دوں پھر تمہارے پاس کی چیز کو سے بتا کے تو تمہارے لئے اس پر ایمان لانا اور اس کی مرد کرنا ضروری ہے۔ فرمایا کہ تم اس کے اقراری ہو اور اس پر میر اذمہ لے رہے ہو؟ سب نے کہا کہ جمیں اقرار ہے۔ فرمایا تو اب گواہ رہو اور خود میں بھی تمہارے ساتھ گواہوں میں سیمان"

اگر آپ مَنَالِثَیْمُ کے بعد کسی اور نبی کی آمد ممکن ہوتی تو ضرور اللہ تعالیٰ امت کووضاحت کے ساتھ اس کا ذکر فرمادیتے، لیکن نہ صرف میہ کہ قرآن مجید میں کہیں اس کا کوئی ذکر نہیں ماتا، احادیث رسول مَنَّالِثَیْمُ بھی اس کے ذکر سے خالی ہیں، بلکہ اس کے برعکس پیمیل رسالت کوانتہائی بلیغ اور خوبصورت تمثیل میں آپ مَنَّالِیْمُ نے یوں ذکر فرمایا:

## ختم نبوت كالصطلاحي معني

تمام اہل اسلام سلف اور خلف کا اتفاقی اور اجماعی عقیدہ ہے کہ سلسلہ نبوت آدم علیہ السلام سے شروع کر محمہ منگالیائی پر اختتام کو پہنچا۔ آپ منگالیائی بعد کوئی حقیقی، ظلی یابروزی اور مجازی نبی دنیا میں بحیثیت ِرسول نہیں آسکتا، اور جو بیہ دعوی کرے گا، وہ کذاب، د جال اور ضال مضل ہے۔ اس کا انکار لازم اور فرض ہے اور جو شخص اس کی تکذیب نہیں کر تابلکہ اس کو مجدو، مصلح یا نبی مانتا ہے یا اس کو مومن اور مسلمان سمجھتا ہے، تو وہ شخص بھی دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ (3)

تمام صحابہ کرام، تابعین عظام، تبع تابعین، ائمہ مجتہدین اور چودہ صدیوں کے مفسرین، محدثین، متکلمین، علاء اور صوفیاء سمیت پوری اُمت مسلمہ کااِس بات پر اجماع رہاہے کہ حضور اکرم مَنَّاتَّاتِیْم کی بعثت کے ساتھ ہی نبوت ورسالت کا دروازہ ہمیشہ کمیشہ کیلئے بند ہو گیاہے اور آپ مَنَّاتِیْم کے بعد کسی نئے نبی کے آنے کی ضرورت باقی نہیں رہی، لہذا اب اگر کوئی شخص کسی بھی معنوں میں دعوائے نبوت کرتا ہے تو وہ بالا تفاق اُمت کافرو مرتد، کذّاب و دجّال اور دائرہ اسلام سے خارج قراریا تاہے۔ (4)

## رسالت، ختم نبوت اور چکمیل دین خدائی انتخاب ہے

جس طرح یہ بات مسلّم ہے کہ انسان اس د نیامیں خوداینے ارادہ سے پیدا نہیں ہواہے، اسی طرح انسان کی راہ نمائی کا معاملہ بھی کسی کی خواہش پر نہیں چھوڑا گیا بلکہ جس کو اللّه تعالی نے چاہا اور جب چاہا نبی بناکے بھیجا۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

اَللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجُعَلُ دِسَالَتَهُ (<sup>5)</sup>

"الله خوب جانتاہے کہ کسسے کام لے اپنی رسالت (ویغیری) کا"

حضرت آدم علیہ السلام جیسے پہلے انسان ہے ویسے ہی پہلے پیغمبر بھی تھے اوراسی طرح آخری نبی ہونے کے لیے اللہ تعالی نے محمد مُثَالِیْدِ عَلَیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِیْدِ عَلَیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِیْدِ عَلَیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِیْدِ عَلَیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِیْدِ عَلَیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِیْ الله عَلَیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِیْ الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کے اللہ کا منظور تھی کے اللہ کے تعالی کو منظور تھی کے اللہ کی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی الله تعالی کو منظور تھی کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِ کا منظور تھی کے اللہ کا کہ کہ نبوت کا یہ سلسلہ آپ مُثَالِی کہ کا کہ کے اللہ کا کہ کے کہ کا کا کہ ک

مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ دِ جَالِكُمْ وَلَكِنْ دَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ (6)
"(لوگو) تمہارے مردوں میں کسی کے باپ محمد (سَلَّ اللَّیْمِ الله تعالی کے رسول ہیں اور
تمام نبیوں کے ختم کرنے والے ہیں "

اور قدرتی طور پر وہ اسباب جن کی وجہ سے ایک نبی کو بھیجا جاتا تھا، نہیں رہے اور نہ مزید احکام شریعت میں کوئی تبدیلی اللّٰہ تعالی کو مقصود رہی، اس لیے قر آن مجید کو آخری الہامی کتاب اور احادیث رسول مَثَالِثَیْرَ کم کو تشر یکے ساتھ داخل ہو سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے قر آن مجید میں اٹل فیصلہ دے کر فرمایا ہے کہ آپ مَثَاثَاتُهُ ہِمَ خاتم النبین ہیں۔

## ختم كالغوى اور اصطلاحي معنى

عربی میں کسی چیز پر مہر لگانے اور اس کو انتہااور تیمیل تک پہنچانے کا نام ختم کہلا تاہے، حبیبا کہ خلیل بن احمد کہتے

ېن:

"خَتَم يختِمُ خَتْماً أي: طَبَع فهو خاتِمٍ. والخاتَمُ: ما يوضع على الطينة، أسم مثل العالم، والخِتام: الطين الذي يُخْتَمَ به على كتابٍ، ويقال: هو الخَتْم يعني: الطين الذي يختم به. وخِتامُ الوادي: أقصاه" (1)

ترجمہ: "ختم مہر لگانے کو کہتے ہیں، جو کیچڑ پرلگایا جائے اور خاتم ،عالم کی وزن پر ہے اور ختام مٹی سے بنی ہوئی وہ مہر ہے جس سے کسی کتاب پر مہرلگائی جاتی ہے۔ اور خِتام وادی کے انتہائی سرے کو بھی کہاجا تاہے"

چونكه فتم ككئايك معنى بين، اس بنياد پر مجم الرائد بين اس كے درج ذيل معنى بيان كيے گيے بين:
"ختم يختم: ختما وختاما. ١-الشيء: بلغ نهايته. ٢-الكتاب: حفظ ما فيه وفرغ
منه. ٣-الشيء أو عليه: طبعه بالخاتم. ۴-الله على قلبه: جعله لا يفهم. ٥-على
فمه: منعه الكلام. ۶-الزرع أو عليه: سقاه أول سقية بعد البذر. ٧-البذر: غطاه.
٨-الله له الخبر: أتمه. ٩-الإناء: سده بالطين أو نحوه "(2)

"ا- س چز کے انتہا تک پنچنا، ۲- سی کتاب کویاد و حفظ کرنا، ۳- کسی شے کو مہر کرنا، ۲- کسی کا فہم ختم ہونا، ۵- منہ پر مہرلگانایعنی کلام نہ کر سکنا، ۲- ختم الزرع کا مطلب ہے فصل لگانے کے بعد کہا م مرتبہ پانی دینا، کے ختم البدر کا مطلب ہے دانے کو مٹی میں ڈھاپنا، ۸- ختم اللہ لہ کا مطلب ہے، اللہ نے اس کے لیے خیر کی پیمیل فرمائی، ۹- ختم الاناء کا مطلب ہے، کسی برتن کو بند کرنا، وغیرہ"۔

ختم کے سابقہ مطالب کے بنیاد ہمارے زیر غور موضوع سے متعلق جو معانی ہم لے سکتے ہیں وہ یہ ہیں کہ رسالت کا سلسلہ اپنی انتہا کو پہنچ گیاہے،اس موضوع کو بند کر دیا ہے اور اللہ تعالی نے اپنے بندوں کے لیے خیر کی تکمیل فرمادی ہے اور اللہ تعالی نے اس سلسلے میں کوئی کمی نہیں رہنے دی ہے۔

## ختم نبوت اور مسلمانوں کی ذمہ داریاں

# Finality of the Prophethood and the responsibility of Muslim Ummah

\* ڈاکٹر نور حیات خان

#### **ABSTRACT**

The people were waiting for the last messenger of Allah since Moses & Jesus (AS) period till the day of dissidence of Muhammad PBUH. Especially Jesus Christ was forecasting that He will lead the world and guide them to the righteous path. According to the Good news of Moses and Jesus Christ, Allah (SWT) revealed His Word to Muhammad PBUH who conveyed the message of His Lord to all the creatures. According to this prediction who will be the last prophet of Allah other than Muhammad PBUH? Even the world knows that the complete code of life after Moses was given only to the last Prophet Muhammad PBUH.

The Gospel of Barnabas clarified that the last prophet will be from Ismail's tribe not from the Izhaq's tribe, but the change in this prediction is a clear interruption of Priests in the Bible. The Gospel of Murqus also emphasizes that Jesus was a prophet of Allah and came to prepare the ground for the last prophet Muhammad PBUH.

Prophethood is one of the three basic faiths of Islam; Touheed, Risalat and AaKhirat. The faith that Muhammad PBUH is the last prophet of Allah is such a critical issue on which Islam has particularly emphasized and has given high prestige to it. This faith has the status to such a degree that a person cannot enter Islam or remain a Muslim without this belief.

This article provides information regarding the finality of the last Prophet of Allah, as well as indicates the responsibility of Muslim Umma in this connection in the light of Islamic teachings.

Key Words: Prophet Hood, Finality, Faith, Forecasts, Muslim Umma.

دین اسلام میں تین عقائد کو بنیادی اہمیت حاصل ہے، جن پر ایمان رکھنا مسلمانوں کے لیے لازم ہے۔اوروہ ہیں توحید، رسالت اور آخرت۔ان میں رسالت کے عقیدے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسانوں کی راہنمائی کے لیے کم و بیش ایک لاکھ اور چو بیس ہزار پیغیبر مبعوث فرمائے ہیں۔ان پیغیبر وں میں سبسے آخری رسول حضرت محمد مثالیّتیاً کم ہیں، جن پر رسالت کا سلسلہ ختم کر دیا گیا۔ اب آپ مثالیّتیاً کے بعد کوئی اور رسول نہیں آئے گا،اس لیے اب تمام انسان کو آپ مثالیّتیاً پر ایمان لانے بغیر کسی انسان کا ایمان معتبر ہے اور نہ وہ جنت میں کو آپ مثالیٰ لیے ایک کو آپ مثالیٰ لیان لانا لازمی ہے۔ آپ مثالیٰ لیے ایک لائے بغیر کسی انسان کا ایمان معتبر ہے اور نہ وہ جنت میں

ا ايسوسي ايث پروفيسر شعبه علوم اسلاميه ، نيشنل يونيور سلى آف ادُرن لينگو يجز، اسلام آباد ، پاكستان ·

## يهوديت عيسائيت اور اسلام مين نكاح كاتصور (تحقيق، تنقيدي اور تقابل جائزه)

27 غزالی، مکاشفة القلوب، مکتبه دارالاشاعت، کراچی، ۱۹۹۰ء، ص:۴۵۴؛ غلام رسول چیمه، پروفیسر، "نمذاهب عالم کا تقابلی مطالعه"،

چوېدرې غلام سنز، لا هور، ۱۲ • ۲ء، ص: ۷۷۲

28 سورة الرعد:٣٨

29 سورة الفرقان:۵۴

30 بخاري، محمد بن اساعيل، "صحيح البخاري"، الطاف ايند سنز، ۱۳۲۹ هه، ۲۰۰۸ و.. ۳: ۳، ص: ۱۴۴۴

31 ترمذي، ابوعيسي محمد بن سورة، "جامع الترمذي"، مكتبه رحمانيه، ج: ١، ص: ٣٣٣

32 بخارى، محد بن اساعيل، صحيح البخارى، ج: ١٣٨٨ من ١٣٨٢

33 ترمذي، ابوعيسي محمد بن سورة، حامع الترمذي، ج:١، ص: ٣٣٨

34 سورة النور: ٣٣

35 سورة الاعراف: ۱۸۹

36 سورة الروم: ۲۱

37 ثناء الله پانی پتی، تفسیر مظهری، دارالا شاعت کراچی، ۱۹۹۹ء، ج:۱، ص: ۳۲۴؛ مفتی محمه شفیع عثانی، "معارف القر آن"، ادارة المعارف

کراچی،۹۰۰۹ء،ج:۱،ص:۵۱۲

38 سورة النسآء: ١٩

39سورة البقرة: ۲۲۸

40 سورة النسآء: ٣٨

41 سورة النحل: ٩

42 ثناءالله باني يتي، تفسير مظهري، ج:١، ص:٣٢١\ دُاكمُ حافظ محمد عثماني، "محسن انسانيت"، دارالا شاعت، ١٩٩٩ء، ص:٣٢٩

43 پيدائش، باب: ١٦، آيت: ١ تا١١

44 عبرانیون، باب:۱۳۰، آیت:۴

45 متى،باب:۵، آيت:۱۸

46 مفتى شفيع عثاني،معارف القرآن،ج:١،ص:٥١٣

47 سورة النسآء:٣

48 مولانا محمد ادريس كاند صلوى، معارف القرآن، ج:٢، ص: ١٣٣١ تا١٣٣١

49 مسلمان عورت، مترجم سيد خالد جاويد مشهدى، مكتبه بيكن بكس، ار دوبازار لا هور، ٧٠٠ ء، ص: ٢٧

# حواشي وحواله جات

- 1 سورة البقرة:٢٢٨
- 2 سورة البقرة: ٢٣٠
- 3 ابن عابدین، محمد مین بن عمر بن عبد العزیز، "ر دالمحتار علی الد رالمختار"، دارالفکر، بیروت، ۱۳۱۲ ه ۱۹۹۲ء، ج:۳،ص:۴
  - 4 سورة النسآء: ٢
  - 5 ابراهيم مصطفى، احمد زيات، حامد عبد القادر، محمد الغار، "مجم الوسيط" دارالفكر، بيروت، ١ ٢ ء، ح: ٢، ص: ٩٥١
    - 6 ابن حجر، احد بن محمد العسقلاني، " فتح الباري"، قد يمي كتب خانه، كرا چي، سن، ج: ٩، ص: ١٢٨
      - 7 ردالمحار على الدرالمخار، ج:٣٠ ص:١٥
        - 8 سورة المؤمنون: ٢
    - 9 مولانا جميل احمد سكرودُ هوي، "اشر ف الهدايه "، دارالا شاعت كراچي، ۲ • ۲ ء ، ج: ۴، ص: ۱۹
  - 10 ابوالحسن برهان الدين على بن ابو بكر المرغيناني، "الهداية"، مكتبه رحمانيه، لامور، س ن، ج:٢، ص:٣٢٨–٣٢٥
    - 11 مولاناادريس كاند هلوى، "معارف القرآن"، مكتبه حسان بن ثابت، ۲۳۴٬۰ اء، ج:۲، ص: ۱۷۹
      - 12 سورة آل عمران: ٢٤
      - 13 عهد نامه عتيق، "پيدائش"باب: ٣٠ آيت: ١٢ تا١٨، بائبل سوسائي لا ہور
        - 14 پيدائش، باب:۳۰، آيت: ١٦
        - 15 خروج، باب: ۲۲، آیت: ۱۹
        - 16 استناء، باب:۲۲، آیت:۲۸-۲۹
- 17 ابن القیم جوزی، ''یہود ونصاری تاریخ کے آئینہ میں ''،متر جم: زبیر احمد سلفی، نعمانی کتب خانہ لاہور، س ن، ص:۲۹۸-۲۹۹
  - 18 ييدائش، باب:۳۰ آيت:۱۵–۱۹
  - 19 تواریخ اول، باب:۲، آیت:۲۴
  - 20 مفتى سيداحمد على، "عورت اسلام كى نظر مين"، مكتبه ادب انار كلى لا بور، ١٩٤٦ء ص:٣٨
    - 21 متى، باب: ١٩، آيت: ٢ تا٢؛ استناء، باب: ٢٥، آيت: ٥
      - 22 متى، باب: ١٩، آيت: ٣- ۵
      - 23 متى، باب: ١٩، آيت: ٨-٩
      - 24 استنآء، باب:۱۱، آیت:۸-۱۰
    - 25 پروفیسر ساجدمیر، "عیسائیت تجزیه ومطالعه"، دارالسلام، سن، ص:۳۹۳
      - 26 متى، باب: ۲، آيت: ۲۵؛ لوقا: باب: ۱۴، آيت: ۳۳

یہودونصاری کاطریقہ بھی یہی رہا کہ انہوں نے انبیآء کی تعلیمات کو توڑمروڑ کر ان میں اپنے خودساختہ قواعد کو شامل کیاجوائے مذہب پر معاشرتی اور اخلاقی طور پر براہ راست اثر انداز ہوا۔ اور یہ تحریف نہ صرف انکے مذہب کیلئے مشکل ثابت ہوئی بلکہ خود انکے لئے بھی قدم قدم یہ مشکل تابت ہوئی بلکہ خود انکے لئے بھی قدم قدم یہ مشکل تاب پیدا کرتی چلی گئی۔ درج ذیل وجوہات کی وجہ ہے:

- یہودونصاری نے عورت کے ساتھ جانور کی طرح سلوک کیااور اسے اپنی ملک سمجھا۔
  - کاح کے رسم ورواج کومٹاکر "گرل فرینڈ" کلچر عام کیا۔
- نصاری نے ابتدائ عورت کواللہ اور بندے کے در میان تعلقات میں ایک خلیج اور حاکل مانا۔
- نصاری نے ایک خاص قسم کے طبقے کیلئے نکاح اور عورت کے ساتھ تعلقات کو ناجائز اور حرام قرار دیا۔
  - میان بیوی میں طلاق کا تصور ختم کیا۔
    - بيوه كيلئة نكاح ثانى يريابندى لكائي-

انہی وجوہات اور انکیے علاوہ متعدد وجوہات کی بناپر یہ مذاہب اخلاقی حوالے سے ایک بھیانک تصویر پیش کرنے گئے انکے خود ساختہ قوانین کی تباہ کاریاں روزروشن کی طرح عیاں ہیں۔ حتی کہ عام لو گوں نے اپنے اہل خانہ کوچرچ میں جاکر عبادت سے بھی روک لیا کیونکہ چرچ کا ماحول پادریوں اور پوپ پر ناجائز پابندیوں کی وجہ سے انتہائی شر مناک حرکتوں مرکز بناہوا تھا۔

اگر ہم انکے ابنیآء کی اصل تعلیمات کو دیکھیں تووہ سر اسر انکی خو دساختہ تعلیمات کے برعکس تھیں لیکن دین دشمن لوگوں نے اس میں تحریف کی۔ اسکے برخلاف اگر اسلامی تعلیمات کاجائزہ لیس تواسلام کی ترقی اور نشر واشاعت درج ذیل قوانین کی وجہ سے ہے:

- اسلام میں مر داور عورت کے حقوق مساوی ہیں۔
  - نکاح اور طلاق کے مکمل احکامات موجو دہیں۔
- تعد دازدواج کے تصور کے ساتھ ساتھ عورت کے لئے خلع کا بھی تصور ہے۔
  - بیوه کوعدت کے بعد نکاح ثانی کی اجازت بھی ہے۔

انہی اصل تعلیمات کی وجہ سے اور اللہ کے بتائے ہوئے احکامات پر عمل پیراہونے کی وجہ سے دوسرے مذاہب کے مقابلہ میں اسلام ان خامیوں اور افسر دہ واقعات سے تہی دامن ہے۔ لیکن ہم چونکہ اسلامی تعلیمات فراموش کئے بیٹھے ہیں اس کئے نکاح اور اسکے متعلقہ احکامات ہماری نظر وں سے ہی او جھل ہوتے جارہے ہیں۔

اگر ہم ان مقاصد اور حکمتوں کودیکھیں تو آپ کی تمام شادیاں اشاعت اسلام اور مسلمانوں کے حق میں راہ ہموار کرنے کیلئے تھی۔اس لئے ہمیں یہ یقین ہوناچا ہیے کہ آپ مُٹَاتِّیْکِمْ کی ان شادیوں کے پس پردہ بھی خدائی حکمت کار فرماتھی اور چو نکہ پیغیبر کاکوئی بھی فعل اللہ تعالیٰ کی مرضی اور اجازت کے بغیر نہیں ہو تا<sup>49</sup>۔

# سامی مذہب میں طریقه نکاح کا تقابلی جائزہ:

اگر مذہبی تعصب سے ہٹ کر حقیقت پیندانہ طور پر ہم بین المذاہب نکاح کے نصور کو دیکھیں تو دین اسلام ہی واحد مذہب ہے جس نے عورت کو اسکے تمام حقوق دیئے ، دوسرے مذاہب میں حقوق تو کیا عورت انسانیت کی صف میں ہی نہیں ملتی ، اگر ہم مذاہب کا مختصر تقابلی جائزہ کریں تو حقیقت حال خو دبخو دواضح ہو جاتی ہے۔

مذہب یہودیت میں نکاح کاتصور توپایاجا تا تھا مگر اتنا آزاد قانون تھا کہ عورت کے ساتھ جب چاہے نکاح کرلو اور جب چاہے چھوڑد و، عورت کو صرف ایک مال اور جائیدا دہے آگے کچھ نہ سمجھتے تھے۔

مذہب عیسائیت میں بھی نکاح کاتصور تھالیکن اس میں حدسے زیادہ سختی تھی پہلے تو نکاح سے منع کیاجاتا اور رہبانیت کی تعلیم دی جاتی اور وہ سیحھتے تھے کہ نکاح اور خداایک ساتھ جمع نہیں ہوسکتے، عورت اللہ کے راستے میں رکاوٹ ہے لیکن اگر کوئی نکاح کر بھی لیتاتو پھر اسے عورت کو پوری زندگی چھوڑنے کا اختیار نہ تھا سوائے بدکاری کے ثبوت کے بعد۔

مذہب اسلام میں بھی نکاح کاتصور ہے لیکن اسلام نے مرد اور عورت دونوں کے الگ الگ حقوق مقرر کئے ہیں، اگر مرد کو طلاق کا اختیار دیاہے توعورت کو مظلوم نہیں رکھابلکہ اسے مرد کے ظلم اور بے وجہ قید سے آزادی کیلئے خلع کا حق دیاہے۔ اگر مرد کو تعدد نکاح کی اجازت دی توساتھ اسے حقوق بھی بتلائے کہ اگر ان پہ عمل نہ کیاتو پھر "عذاب الیم" ہے۔

الغرض اگر ہم تقابلی نظر سے دیکھیں تو یہودیت میں بہت زیادہ افراط ہے کہ کوئی قانون ہی نہیں، اور عیسائیت میں بہت ہی زیادہ تخق کا تصور ملتا ہے۔ لیکن ان کے بعد اسلام نہ باالکل آزادی کے حق میں ہے اور نہ باالکل سختی کے، باالکل ان کے در میان ایک اعتدالی طریقے پر زندگی بسر کرنے کادرس دیتا ہے۔

# نتائج البحث:

ہر مذہب کی اساس اور ترقی کی بنیاد در حقیقت اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے توانین کی فرمان بر داری اور وقت کے نبی کی سیر ت اپنانے میں ہواکرتی ہے۔ اگر کوئی قوم ان کو فراموش کر بیٹھے تووہ نہ صرف خود ذلت اور پستی کا شکار ہوتی ہے بلکہ رہتی دنیا میں اسے طرح کی مشکلات اور حواد ثات کاسامنا کرنا پڑتا ہے بسااو قات تووہ ندہب دنیاسے اپنانام ونشان ہی کھو بیٹھتا ہے۔

اس بات كود يكھيں تو آپ كى ازواج مطهر ات صرف امھات المؤمنين نه تھيں بلكه امت كيليۓ معلمات كى حيثيت ركھتى تھيں۔

#### ساجی مقاصد

اگر ہم آپ کے تعد دازدواج کو تعصب کی نظر سے ذراہٹ کر دیکھیں تو آپ کی متعدد شادیاں کرنے کا مقصد سابی اصلاح یا پھر سیاسی مقاصد کے حصول کیلئے تھا۔ اگر ہم آپ کی شادیوں کے پس منظر کاجائزہ لیں توحضرت جویر بیڑ کا تعلق عوب کے طاقتور قبیلے بنی مصطلق سے تھا مسلمانوں سے اس قبیلے کے تعلق خوشگوار نہ تھے ایک موقع پر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو علم ہوا کہ بنی مصطلق مدینہ پر حملہ آور ہونے کی تیاری کر رہے ہیں تو آپ نے پیش بندی کرتے ہوئے اچانک ان بستیوں پر حملہ کیااور انہیں شکست دے کر قیدی بنالیا، حضرت جویر بیڈ بھی قیدیوں میں سے تھیں اور قبیلے کے مردار کی صاحبز ادی تھی۔ آپ شگونگی نے حضرت جویر بیڈ سے (ایک واقعہ کے نتیجہ میں) شادی فرمالی۔ نتیجہ کے طور پر عام مسلمانوں نے اپنے زیر قبضہ بنی مصطلق کے تمام قیدی رہاکر دیے کہ رسول اللہ کے سسر ال قبیلے کو کیسے غلام اور قید میں رکھاجا سکتا ہے (بید لگ بھگ دوسو گھر انے تھے)۔ چنانچہ بیہ سب لوگ مسلمانوں کے اس حسن سلوک سے متاکثر عملمان ہو گئے اور اسلام کے دست وبازو بن کر اسکی طاقت بڑھانے میں مددگار ہوئے، اس طرح اسلام کو اس شادی کی بدولت سیاسی مفادات حاصل ہوئے۔

جب آپٹ نے حضرت میمونہ ﷺ شادی کی جو نجد کے ایک جنگجو قبیلے کے سر دار کی خواہر نسبی تھی اور یہ وہ سرکش قبیلہ تھاجس نے پچھ عرصہ قبل مسلمانوں کے تبلیغی وفد کے ۱۰ کار کان شہید کر دیئے تھے رسول اللہ گامطیع بن گیا۔ حضرت ام حبیبہ جو مکہ کے سر دار ابوسفیان کی صاحبز ادی تھیں ان سے آپ کی شادی نے فتح مکہ میں کلیدی کر دار ادا کیااور اپنی بیٹی کی شادی کے بعد ابوسفیان کھی آپ کے مقابلے میں نہیں آیا۔

حضرت صفیہ ٹیہودی قبیلے کے ایک سر دار کی بیٹی تھیں اور آپ سے ان کی شادی کے بعدیہودیوں کارویہ اسلام اور مسلمانوں کے بارے میں یکسر تبدیل ہو گیا۔

حضرت حفصیا ﷺ آپ کی شادی حضرت عمراً کی تألیف قلب کیلئے اور انکاغم ہلکا کرنے کی وجہ سے تھی کہ وہ اپنی مطلقہ بیٹی کے بارے میں پریثان تھے اتنے میں آپ نے ان سے نکاح فرمالیا۔

اور حضرت عائشہ سے آپ کاشادی کرناحضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ جیسی عظیم شخصیت سے مزید قربت کاباعث بنا۔

اپنی پھو پھی زاد بہن حضرت زینب اسے نکال ایک دیرینہ رسم کے قلع قمع کرنے کیلئے تھی۔

گزشتہ گفتگوسے اتنی بات توواضح ہو جاتی ہے کہ آپ سکا پیڈیٹر کے متعدد نکاح کرنا شہوت پرستی کی خاطر نہیں تھے بلکہ ان شادیوں کے پیچے در حقیقت اشاعت اسلام کیلئے ایسی بڑے اغراض ومقاصد شامل تھے جو کسی سے پوشیدہ نہیں ہیں۔

### تشريعي مقاصد

زمانہ جاہلیت کی کچھ ایسی رسمیں تھیں کہ کسی کیلئے بھی ان رسموں کے خلاف جانانا ممکن تھااور جس طرح آپ گوخدا کی زمین سے بتوں کوصاف کرنافرائض نبوت میں شامل تھااسی طرح اسی طرح آپ کی بیہ بھی ذمہ داری تھی کہ معاشرہ سے غلطرت م ورواج کا قلع قمع کیاجائے۔

انہی غلط رسومات میں سے ایک رسم یہ بھی چلی آرہی تھی کہ جب کوئی شخص کسی کواپنا بیٹا بنالیتا تو یہی بچہ پھر اس شخص کا حقیقی بیٹا تصور کیا جاتا ،اسے نسب،میر اث، طلاق، نکاح میں حقیقی بیٹے جیسے حقوق حاصل ہو جاتے۔ لہذا اس غلط رسم کوختم کرنے کیلئے اللّٰدرب العزت نے خود نبی کریم صلی اللّٰہ علیہ وسلم کی ذات کو منتخب کیا۔

چونکہ حضور نے حضرت زید بن حارثہ گواپنالے پالک بیٹا بنایا ہواتھا عربوں کے دستور کے مطابق تواللہ تعالیٰ نے اس غلط رسم کو ختم کرنے کیلئے میہ طریقہ اپنایا کہ حضرت زید کا نکاح حضرت زینب سے ہوا پھر حضرت زید نے جب زینب بنت جحش کو طلاق دی تواللہ نے حضور کیلئے حضرت زینب کو چنا، چنانچہ آپ نے حضرت زینب سے خود نکاح فرمایا۔ اور عربوں کے ہاں ایسانکاح حرام سمجھا جا تا تھا کیو نکہ باپ کیلئے اپنے بیٹے کی بیوی حرام ہوتی ہے لیکن اللہ نے اس غلط رسم کو آپ کے ہاتھوں ختم فرمایا۔ چنانچہ آپ مُل سے صحابہ کے سامنے ایک سنت آگئ اور پھر اس پر عمل کرنے سے انہی کوئی چیز مانع نہ تھی۔

# تغليمي اغراض

انسانی زندگی کے بے شار مسائل ایسے ہیں جن کا تعلق عور توں کے ساتھ ہے، اسلام ان مسائل کی طرف بھی تفصیلاً رہنمائی کر تاہے۔ حضور سَگالِیُّیْمُ عور توں کے لئے جو تعلیمات لے کر مبعوث ہوئے ان کو امت کی عور توں تک پہنچانا آپ کی ذمہ داری تھی اور ان تعلیمات کو امت کی عور توں تک پہنچانے کیلئے آپ کو ایسی پاکباز، ذھین، فطین اور دیانت دار خوا تین کی ضرورت تھی جو آپ کی گھر بلوزندگی کی تفصیلات محفوظ کرتی اور انہیں امانت و دیانت سے آگ پہنچاتی۔ کیونکہ اکثر عور تیں اپنے ذاتی معاملات آپ کے سامنے بیان کرنے سے شرماتی اور اگر کر بھی دیتیں تو آپ انکو مکمل طور پر کھل کر اور تفصیلاً جو اب نہ دے پاتے کیونکہ آپ ہی تو حیا کے پیکر شے تو اللہ نے آپ کیلئے ایسی خوا تین کا نتخاب فرمایا جنہوں نے آپ کیلئے ایسی گھر بلوزندگی کے ہر گوشے کو امت تک پہنچانے میں کوئی کسرنہ چھوڑی۔ اگر ہم

# حضور مَا لَيْنَا عُرِي كَ تعد داز دواج كے سياسي، شرعي، تعليمي اور ساجي مقاصد

ابتداءاسلام سے لے کر آج تک دشمنان اسلام نے پیغیر اسلام کی ذات کو نشانہ بنایا ہے چو نکہ وہ بخوبی جانے ہیں کہ اگر ہم پیغیر اسلام کی عمارت خود بخو دز مین بوس ہوجائے گی۔ تاریخ بتاتی ہے کہ یہودونصاری نے ہمیشہ آپ کی ذات کو مجر وح کرنے کی سازش کیں۔ اور آج کل انہی کی پیروی کرنے والے بتاتی ہے کہ یہودونصاری نے ہمیشہ آپ کی ذات کو مجر وح کرنے کی سازش کیں۔ اور آج کل انہی کی پیروی کرنے والے مستشر قین کبھی تو آپ منگا پیروی کرد ہشت گرد کہتے نظر آتے ہیں اور کبھی شہوت پرست۔ لیکن ان تمام حضرات کی کوششیں ناکام اور بے بنیاد رہیں اس لئے کہ اللہ رب العزت کاار شاد ہے: () اللہ تعالی لوگوں سے آپ کی حفاظت فرما تاہے۔

جب کوئی انسان کسی دوسرے کو عصبیت وعد اوت اور تنقیدی نظر سے دیکھاہے تواسکی خوبیاں اور اچھائیاں بھی خامیاں محسوس ہونے لگتی ہیں۔ آپ سَالَیْنِیْمِ نے تومتعد دشادیاں اعلیٰ اور پاکیزہ مقاصد کیلئے کی تھیں۔ لیکن ان کے اذھان وہاں تک نہ گئے اور انہوں نے بیٹمبر اسلام کو نفس پرست اور شہوت پرست کہنا شروع کر دیا۔

حالا نکہ یہی کام یعنی متعدد شادیاں کرناا کے مذہب میں ہی پایاجا تاہے اور با قاعدہ اکے انبیآء نے اس پر عمل کیاہے۔
حضرت ابراھیم علیہ السلام نے ۳، حضرت یعقوب علیہ السلام نے ۲، اور حضرت موسی علیہ السلام نے ۲، حضرت دائود
علیہ السلام نے ۱۰، اور حضرت سلیمان علیہ السلام نے ۱۰۰۰ تک نکاح کئے۔ لیکن ایکے بارے میں انکو کبھی جیرت نہ
ہوئی اگر محمد شکی اللیکی نے ۱۱ نکاح کر لئے توبہ شہوت پرست اور نفسانی خواہشات کے غلام بن گئے۔

اگر غورسے دیکھاجائے تو محمد مُنگانیْنِ نے اس جاہلیت کے دور میں اور اس معاشرہ میں جہاں عورت ہر ایک کیلئے مباح تھی اپناعالم شباب الیی عفت اور پاکدامنی سے گزارا کہ آپ کے دامن پہ بھی کسی کو کوئی دھبہ نظر نہیں آیا۔ آپ کے حسن وجمال اور خاندانی عزت کے سبب دوشیز اکوں کی ہر گز کمی نہ تھی مگر اسکے باوجود آپ مُنگانِیْمُ نے ۲۵سال کی جوانی میں ایک ۴ سال ہوہ اور کئی بچوں کی ماں سے عقد نکاح فرمایا۔ اور یہی نہیں کہ صرف نکاح کیا بلکہ جب تک وہ خوش نصیب خاتون حیات رہیں آپ نے نکاح ثانی کے بارے میں سوچا بھی نہیں، پہلی خاتون کے فوت ہونے کے بعد توش نصیب خاتون سے دوسرانکاح کیاوہ بھی معمراور ایک بیوہ تھی۔

صرف ایک بیوی حضرت عائشہؓ کے علاوہ آپ ؓ کی تمام ازواج مطہر ات میں سے کوئی بھی ایسی نہ تھی جو کسی کی بیوہ یامطلقہ نہ ہو، حالا نکہ خو در سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ (رضوان اللہ علیہم اجمعین) کو ہاکرہ عور تول سے نکاح کی تر غیب دیتے تھے۔ "ان آیتوں سے بیپتا چلا کہ تعدداز دواج پیندیدہ ہی نہیں بلکہ خدانے اس میں ایک خاص برکت دی ہے۔"<sup>46</sup>

اسی طرح مذہب اسلام میں بھی تعد دازدواج کا تھم ہے اور اسکی ایک مقررہ حد بھی ہے وہاں سے آگے نہیں بڑھ سکتے۔ قرآن مجید میں اللہ یاک اشاد فرماتے ہیں:

فَانْكِحُوْمَاطَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءَ مَثْنَىٰ وَثُلثَ وَرُبَاعَ 47\_

"اورتم نکاح کر سکتے ہو جو تمہارے موافق ہو دودو، تین تین، چار چار۔"

شریعت اسلام نے نکاح کرنے کی تعداد چار تک مقرر کی ہے کہ انسان اگر پہلی ہیوی سے حقوق اداکرنے پر قادر ہے تو ایک سے توایک سے ناکد نکاح کرنے کی اجازت، لیکن اسکے ساتھ فرمایا کہ اگر تمہیں حقوق کی تلفی کاخوف ہو اور تم ایک سے زائد کو سنجالنے پر قادر نہ ہو توایک ہی کافی ہے۔ شریعت اسلام کے اس تھم میں متعدد تھکمتیں اور مصلحتیں پوشیدہ ہیں۔ تعددازواج کی تحکمتیں

اسلام کے تعدد ازواج کے تھم میں بے شار حکمتیں اور مصلحتیں مضمر ہیں، جہاں تک انسانی ذھن کی رہنمائی اور رسائی بھی نہیں ہوسکتی۔ من جملہ ان میں سے درج ذیل ہیں:

- 1. بسااو قات عورت مختلف امراض، توالد، تناسل کی تکلیف میں مبتلاہونے کی وجہ سے اس قابل نہیں رہتی کہ مرداس سے انتفاع حاصل کرسکے پھر اگر اسے تعددازواج کی اجازت نہ دی جاتی تو زنااور دوسری بدکاریوں کی طرف جانے کا قوی اندیشہ تھا۔
- 2. بسااو قات عورت مختلف بیماریوں کی وجہ سے بانچھ پن کا شکار ہو جاتی ہے اور توالد اور تناسل کے قابل نہیں رہتی، اور مر د کوبقائے نسل کی ضرورت ہے اور نکاح کی غرض وغایت ہی بقائے نسل اور توالد اور تناسل ہے لہذاالی صورت میں مر د کوبے وجہ طلاق دے کر علیحدہ کرنے کے بجائے اس بیوی کو اپنے پاس رکھتے ہوئے تعدد از دواج کا حکم دیا۔

  تاکہ جو بیوی بانچھ ہے ایک تووہ مصیبتوں کے ابتلاء سے نگی جائے اور خاوند کا مقصد بھی یور اہو جائے۔
- 3. عورتوں کی تعداد قدر تأاور تبعاًم دول سے زیادہ ہے ، مر د بنسبت عورتوں کے کم پیداہوتے ہیں اور مرتے زیادہ ہیں۔ مختلف قسم کی لڑائیوں میں ، جنگوں میں اور کئی حادثات میں ہلاکت مر د کے ہی جھے میں آتی ہے اسلئے کہ عورت عموماً گھر میں رہتی ہے تواگر تعد دازواج کا حکم نہ ہو تاتوعورتوں کی تعداد زیادہ ہونے کے باعث معاشرہ میں بگاڑ اور فساد سیسلنے کا قوی اندیشہ تھا۔

خلاصہ بیہ کہ تعد داز دواج کا حکم ہر اعتبار سے مر داور عورت دونوں کیلئے نا قابل حداور انتہائی زیادہ حکمتوں پر مشتمل ہے کیونکہ اللّٰہ کے نازل کر دہ کو ئی بھی قانون میں کوئی مصلحت اور حکمت نہ ہواہیاہو نامحال ہے <sup>48</sup>۔

### الهامي مذاهب مين تعد دازدواج كاتصور

تعد دازدواج کا تصور ہر مذہب میں پایاجا تاہے چاہے وہ مذہب یہودیت ہو یاعیسائیت یااسلام، ہر مذہب کی تاریخ اور لٹریچ کامطالعہ کرنے کے بعد تعد داز دواج کاعلم خود بخو دہو جاتا ہے۔

عہد نامہ عتیق جو کہ یہودیت کالٹریچر ہے اس میں متعدد آیات الی ہیں جو کہ تعددازدواج پر دال ہیں ذیل میں کتاب مقدس کی آیت درج ہے:

"اور ابر ام کی بیوی سارہ سے کوئی اولا دنہ ہو سکی ، اسکی ایک مصری لونڈی تھی جس کانام ہاجرہ تھا، اور وہ ہاجرہ کے یاس گیا اور وہ حاملہ ہوئی اور ابرام سے ہاجرہ کا بیٹا پیدا ہوا۔"<sup>43</sup>

اس سے واضح طور پر پتاچاتا ہے کہ حضرت ابراھیم علیہ السلام نے ایک سے زائد شادیاں کیں۔ اسی ہم دیگر اسرائیلی انبیآء کودیکھیں توافکی کثرت نے ایک سے زائد نکاح کئے۔ حضرت ابراھیم علیہ السلام نے ۳ نکاح کئے۔ حضرت ابراھیم علیہ السلام نے سونکاح کئے۔ حضرت السلام نے بعقوب علیہ السلام کی ۴ بیویاں تھیں۔ حضرت موسی علیہ السلام نے دوشادیاں کیں۔ حضرت دائود علیہ السلام نے ۱۰۰ نکاح کئے۔ انکے بیٹے حضرت سلیمان علیہ السلام نے ۲۰۰ شادیاں کیں۔ توان تمام باتوں سے یہی پتاچاتا ہے کہ یہود کی اصل تعلیمات میں تعد دازدواج کا تصور بایاجا تا تھا۔

اسی طرح ہم اگر مذہب عیسائیت کولیں تو دراصل اس میں بھی تعد داز دواج کا تصور ملتاہے عیسائیت کے لٹریچر میں یہ بات درج ہے:

"شادی کرناسب میں عزت کی بات سمجھی جائے خاوند اور بیوی ایک دوسرے سے وفادار رہیں "<sup>44</sup> ایک دوسری جگہ درج ہے:

" یہ نہ سمجھو کہ میں تورات یانبیوں کی کتابیں منسوخ کرنے آیاہوں منسوخ کرنے نہیں بلکہ پورا کرنے آیاہوں۔"<sup>45</sup>

توان آیات ہے یہی پتاچاہ کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام یہود پیغیبر تھے اور وہ وہ ہی تعلیمات لے کر آئے تھے جو یہود کے سارے انبیآء کی تھی تو یہود کے اکثر انبیآء نے خود ایک سے زائد شادیاں کیں توعیسائیت میں اب کہاں تعد دازدواج نہیں ہوسکتایہ الگ بات ہے کہ بعد میں ان مذاہب نے اپنی خود ساختہ تعلیمات میں تعد دازدواج پر پابندی عائد کی اور اس کو بر اسمجھالیکن وقت اور حالات نے دیکھا کہ تعد دازدواج پر پابندی لگاکر انہوں نے معاشرے میں کمن خرابیوں کو جنم دیا،اوراسی کے باعث معاشرہ کن بدکاریوں میں مبتلا ہوا

سٹر ڈیون پورٹ جو کہ ایک مشہور عیسائی فاضل ہے تعد داز دواج میں انجیل کی بہت سی آیات نقل کرنے کے بعد ککھتاہے:

اسی طرح ایک اور جگه فرمایا:

وَلَهُنَّ مِثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِاالْمَعُرُ وَفِ39\_

"جس طرح عورت کے مر د پر حقوق ہیں اسی طرح مر دوں کے بھی عور توں پر حقوق ہیں۔" جہاں ایک طرف قر آن مر د کو بیوی کے ساتھ اچھے اخلاق کی تعلیم دیتاہے وہیں دوسر می طرف عورت کو بھی تعلیم دیتاہے۔ قر آن میں اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

فَالصِّالِمُأْتُ قَانِتْتُ حَفِظتُ لِلْغَيْبِ بِمَاحَفِظَ اللهُ -\_

"نیک عور تیں خاوند کی اطاعت گزارہوتی ہیں انکی عدم موجودگی میں انکے مال اور آبرو کی حفاظت کرتی ہیں۔"

تواس سے پتا چلتا ہے کہ دین اسلام ایک نہایت متوسط اور اعتدال والا مذہب ہے کیونکہ تاریخ عالم کے مطالعے کے بعد انسان جب عورت کی حالت قبل از اسلام دیکھے تو خو دبخو داسلام کی حقانیت کھل کر سامنے آجاتی ہے۔ اسلام سے پہلے عورت کے حقوق توایک طرف عورت کی انسانیت کو بھی تسلیم کرنے سے انکار کیاجا تا ہے، اسے ناپاک جانور نصور کیاجا تا، عورت کیلئے دین و مذہب میں کوئی حصہ نہ تھا، لیکن اسلام نے آکر یہ تعلیم دی جس طرح مرد مذہب پہ عمل کرے تواسکوا چھے اعمال کابدلہ ملتا ہے اسی طرح عورت کو بھی ملے گا۔

ارشاد باری تعالی ہے:

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَكَنُهُ حَيْدِيَّةُ حَيْوةً طَيِّبَةً 4- "جو كوئى الجمحے اعمال كرے گا چاہے مر دہويا عورت ہم انہيں پاكيزہ زندگی عطاكريں گے بشر طيكہ وہ مؤمن ہو۔"

لہذادین اسلام نے تعلیم دی کہ عورت اگر اچھے اعمال کرے گی توجت کی مستحق تھہرے گی، اسی طرح مر داگر برے اعمال کرے گاتو جہنم کا مستحق تھہرے گا، اسی طرح ہم دیکھتے ہیں دین اسلام سے قبل عیسائیت میں عورت کو طلاق خہیں دین اسلام نے آکر عورت کو خلع کا حق خہیں دی سکتے تھے اور یہودیت میں جب چاہے طلاق دے دی جاتی تھی گر دین اسلام نے آکر عورت کو خلع کا حق عطاکیا کہ ہمیشہ وہ مر دکی غلامی میں نہ رہے اور ظلم بر داشت کر نااسکے ورثہ میں نہیں، تواسلام نے ہر طرح سے عورت کو معاشرے میں وہ بلند وبالا مقام دیا اور وہ حقوق دیے جو ہمیں تاریخ عالم قبل ازاسلام کا مطالعہ کرنے سے نظر نہیں آتے۔ 42

- 2. سکون قلب: نکاح کادوسر افائدہ ہیہ ہے کہ انسان کودلی سکون حاصل ہو جاتا ہے۔ اللہ رب العزت فرماتے ہیں: "اور وہی خدا ہے جسنے تمہیں ایک جان سے پیدا کیا اور اسی سے اسکاجوڑا بنایا تا کہ تم سکون حاصل کر سکو۔"<sup>35</sup>
- 3. نکاح سبب محبت ہے: نکاح کے ذریعے انسان کو بیوی سے قدرتی اور فطری طور پر محبت اور الفت پیدا ہو جاتی ہے۔ ارشاد پاک ہے: "اور اللہ نے تمہاری تسکین کیلئے جوڑے پیدا کئے اور تمہارے در میان رحم اور محبت پیدا کیا۔"<sup>36</sup>
  - 4. بقائے نسل: نکاح کا ایک مقصدیہ بھی ہے کہ انسان کی نسل باقی رہے۔
  - 5. حفظ صحت: اور نکاح کے ذریعے انسان مختلف قسم کی بیاریوں اور تکالیف سے محفوظ رہتا ہے۔

اس کے علاوہ اور بھی مقاصد اور فوائد ہیں لیکن ان تمام سے یہی پتاچاتاہے کہ جوانسان نکاح نہ کرے وہ ایک توان تمام فائدوں سے محروم رہے گا اور دوسرا ہیہ کہ اسے پر سکون زندگی نہ مل سکے گی۔ 37 ان تمام باتوں سے بیہ پتاچاتاہے کہ شریعت اسلام زناکے دوسرے محرکات کو ختم کرنے کیلئے انسان کیلئے جائز صور توں کو باالکل آسان اور سہل کر دیاہے وہ ایک ایک فرد کو انتہائی زیادہ نکاح کی ترغیب دیتاہے انکواختیار کر کہ وہ اپنے آپ کو معصیت سے بچالے نکاح کا اصل مقصد بیہے کہ انسان کو معالی اخلاق اور یاک کی تگہد اشت کا ذریعہ سمجھتاہے۔

#### اسلام زوجین کے حقوق کا تصور

انسان کو معاشر ہے میں زندگی گزار نے کیلئے مل جل کر رہنا اسکی فطرت میں داخل ہے۔ اسے معاشرہ میں رہنے کیلئے مناسب قوانین وضوابط کی ضرورت ہے، اگر معاشرہ کے لئے کوئی اصول وضوابط نہ ہوں تو معاشرہ انتشار اور خلفشار کا شکار ہوجا تاہے، مذہب انسان کی بیہ ضرورت بھی پوری کر تاہے۔ حضرت آدم علیہ السلام اور حواکا جوڑا پہلاانسانی جوڑا ہے جس نے اس زمین پر خدائی ہدایت کے تحت معاشر تی زندگی کا آغاز کیا پھر مذہب نے ہی انہیں منظم معاشرہ میں رہنا سکھایا معاشر تی زندگی کے حقوق و فرائض بھی معاشرہ تی زندگی کا اہم حصہ ہیں، اور بیہ پہلو ایسا ہے کہ اگر انسان اسکے طریقے اپنی طرف سے متعین کرلے تو معاشرہ افراط تفریط کا شکار ہوجاتا ہے، انسانی معاشر تی زندگی کی پوری تاریخ اس پر شاہد ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی شریعت نے معاشر تی مسلا کی ہوجاتا ہے، انسانی معاشر تی زندگی کی پوری تاریخ اس پر شاہد ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی شریعت نے معاشر تی مسلاک نہ اس پہلوکے حقوق کو انسانیت کیلئے بالکل واضح کر کہ پیش کیا اور نہایت سہل انداز میں تاکہ انسانوں کو عمل کرنامشکل نہ ہو۔ اسلام کی نظر میں مر داور عورت دونوں بر ابر ہیں، انسانیت کے درجے میں دونوں اشرف المخلوقات ہیں، اسلام نے مرداور عورت کو شادی کے بعد کے تمام حقوق بتلائے، اور مرد کو حکم دیا کہ وہ بیو کی کے ساتھ حسن معاشر ت رکھے۔ اللہ بیک کا ارشاد ہے:

وَعَاشِرُوْهُنَّ بِالْهَعُرُوفِ. 38

ترجمہ:"ان کے ساتھ حسن اخلاق سے سلوک کرو۔"

# اسلام میں نکاح کی اہمیت

الله رب العزت كاار شادب:

" ہم نے آپ سے پہلے جتنے بھی رسول بھیجے انکو ہم نے بیویاں بھی دیں اور اولادیں بھی دیں۔"<sup>28</sup> ایک اور جگہ یہ ارشاد فرمایا:

"الله وہی ہے جس نے انسان کو یانی سے پیدا کیا پھر اسے نسب اور سسر ال والا بنایا۔"<sup>29</sup>

اگران دوآیات پہ غور کیاجائے توان میں سے پہلی آیت میں انسان کو یہ تعلیم دی کہ انبیآء کی سنت اور طریقہ رہاہے۔ لہذااگر کوئی نکاح کر تاہے تو یہ کوئی معیوب بات نہیں کیونکہ انبیآء جو کا ئنات کی افضل ترین ہتیاں ہیں انہوں نے بھی نکاح کئے، اور دوسر انہ فرمایا کہ نکاح انسان کے لئے ایک معاشر سے اور خاندان کو وجو ددیتاہے اور یہی معاشرہ انسان کیلئے دکھ، درد، غم اور خوشی میں انکاساتھ دیتاہے۔

اسی طرح رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

" جس نے نکاح سے اعراض کیاوہ میری امت میں نہیں۔ "30

اسی طرح دوسری جگہہے:

"چارچیزیں انبیآء کی سنت ہیں:(۱) حیاء۔(۲) عطر لگانا۔(۳) مسواک۔(۴۲) نکاح۔"<sup>31</sup>

ایک اور جگه به ارشاد فرمایا:

"اے نوجوانو!تم میں سے جو نکاح کرنے کی وسعت رکھتاہے وہ نکاح کرلے کیونکہ یہ نگاہ کی حفاظت اور شرمگاہ کی پاکیز گی کاذریعہ ہے۔"<sup>32</sup>

ان تمام روایتوں سے یہی پتاچاتا ہے کہ فکاح کرنے کوشریعت اسلام نے ایک عبادت کادرجہ دیاہے اور فکاح نہ کرنے کے بارے میں بہت سی وعیدیں بھی آئی ہیں اور فکاح نہ کرنے والے مر دکور ہبانیت اختیار کرنے سے منع کیا۔ ارشاد فرمایا: لَا صَدُوُوْدَةَ فِی الْمِسْلَامِ 38۔" اسلام میں رہبانیت نہیں۔ "قوبتا چلافہ ہب اسلام رہبانیت اور مجر دزندگی سے انسان کوروکتا ہے اور فکاح کرنے کی ترغیب دیتا ہے۔

# اسلام میں نکاح کے مقاصد اور فوائد

اسلام میں نکاح کے مختلف مقاصد و فوائد بتلائے ہیں:

1. عفت: انسان پر ہیز گاراور اللہ کا قرب اسی وقت صحیح طریقے پر حاصل کر سکتاہے جب اسکی زندگی عفیف ہوگ۔ اللہ رب العزت فرماتے ہیں: "اور جو شادی کرنے کاسامان نہیں پاتے وہ اپنے آپ کو بچائے رکھیں یہاں تک کہ اللہ اپنے فضل سے انہیں غنی کر دے۔ "34

# اسلام ميس نكاح كاتضور

یہ تاریخ کالمیہ رہاہے کہ عورت ہمیشہ افراط و تفریط کے المناک عذاب میں گر فقارر ہی ہے، کبھی توعورت کو بے بس اور کائنات کی ذلیل ترین مخلوق تصور کر کہ ''شیطانی کمند'' قرار دیا گیااور کبھی اس حد تک اونچا کیا گیا گیا کہ جائیداد منقولہ اور غیر منقولہ کاحق صرف عورت تک محدود کر لیا گیا، اور مرد کے بارے میں یہ فیصلہ کیا گیا کہ یہ کسی بھی چیز کامالک نہیں ہوسکتا۔

در حقیقت عورت اور مر د نوع انسانی کے دوجزء ہیں، ان میں سے ہر ایک دوسرے کالاز می حصہ ہے، انسانی معاشرے کواگر ہم گاڑی سے تشبیہ دیں، تومر د اور عورت اس گاڑی کے دوپہیے ہیں، ان میں سے اگر ہم ایک پہیہ بھی معاشرے کواگر ہم گاڑی اپناتوازن کھو ہیٹھے گی بلکہ اپنی خصوصیت سے بھی ہاتھ دھو ہیٹھے گی، لیکن یہ حقیقت ہے کہ عورت کوانسانی معاشرے نے اسکا صحیح حق مجھی نہیں دیا۔

ظہوراسلام سے قبل کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے اور باقی مذاہب میں عورت کی حیثیت اور حقوق دیکھنے کے بعد بیہ حقیقت ہم پر واضح ہوتی ہے کہ عورت پچھلے مذاہب میں جاہلیت کے گھٹاٹوپ اندھیروں میں تھی بیٹی کی پیدائش معاشر ہے میں تفخیک کاسب بنی ہوئی تھی، عورت کی ذات کو حقارت اور تجارت کی نظر سے دیکھاجا تا تھا ایک طرف قود نیا کے بڑے مذاہب میں یہودیت عورت کے ساتھ جب چاہتے نکاح کرتے اور جب چاہتے اسے رسواکر کہ چھوڑ دیتے اور دوسری طرف مذہب عیسائیت میں عورت سے اتنی کنارہ کشی اختیار کی جاتی تھی کہ جو بھی نکاح کرتا اسے یہ کہا جاتا کہ یہ خداکا قرب نہیں حاصل کر سکتا۔

ایسے در دناک اور المناک حالات میں اللہ کی طرف سے اسکا آخری قاصد اور رسول محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت میں عرب کی سرزمین پر نمو دار ہوتے ہیں، جونہ صرف جاہلیت کے تصورات کوبلکہ عورت کی حیثیت کو غلط قرار دے کر عملی حیثیت سے معاشرہ میں عورت کی ایک نئی قدر ومنزلت اور مقام کو متعارف کرواتے ہیں، اور باالخصوص عورت کے معارمیں حیران کن حد تک اضافہ فرماتے ہیں۔

عورت کومال کی حیثیت سے باپ کی نسبت تین گنازیادہ فضیلت سے نوازاگیا، ماح کے خدمتگار کو جنت کا مستحق کھم رایا گیا، بیٹی کونہ صرف باعث رحمت قرار دیابلکہ اسکی صحیح تربیت کرنے والے کو پیغیبر اسلام نے اپنے قرب اور خدا کی ملاقات کاذریعہ قرار دیا، اور شوہر اور بیوی کوایک دو سرے کالباس اور جسم کی سی مشابہت دے کر دونوں میں محبت اور مودت کے ذرائع پیدا کئے، اور خصوصاً نکاح کوانسانی فطرت اور معاشرہ کیلئے ہر طرح اور ہر لحاظ سے فائدہ مند اور سکون کاذریعہ قرار دیا۔ 27

اسلام نے مختلف پہلووں سے سے نکاح کی اہمیت کو اجا گر کیا، درج ذیل عبار توں میں انہی کی تفصیل کی جاتی ہے:

عیسائیت کے پہلے پہل دور میں توشادی کا پچھ نہ پچھ تصور موجود تھالیکن بعد میں کیاتصور قائم ہوا ملاحظہ کریں:
"اگر غیر شادی شدہ رہے گا توخدا کی یاد سے غافل نہ ہوگا، لیکن اگر تونے شادی کرلی توبیوی تجھے
ایساکرنے سے غافل کر دے گی، بے بیاہاشخص خداوند کی فکر میں لگار ہتا ہے گی کس طرح
خداوند کوراضی کرے، مگر بیاہا ہواشخص دنیا کی فکر میں لگار ہتا ہے کہ کس طرح اپنی بیوی کوراضی
کرے۔ "24

درج بالاعبارت سے بیہ معلوم ہو تاہے کہ عیسائیوں کے ہاں شادی بیاہ اور ازدواجی تعلقات ایک غیر اہم اور بے مقصد امور ہیں جو خداسے غافل کر کہ دنیا کی طرف راغب کرتے ہیں، اسی کتاب مقدس میں پچھ اس مفہوم کی عبارت بھی ہے:جو اپنی کنواری لڑکی کو بیاہ دے بیہ بھی ٹھیک ہے لیکن جو نہیں بیاہتاوہ اور بھی زیادہ اچھا کرتا ہے۔

ازدواجی زندگی کے اس اثرات اور تصور سے معاشر بے پر کتمااثر پڑا توانکے نزدیک تجرد کی زندگی گزار نامعیار اخلاق سمجھاجانے لگالوگ ازدواج سے پر ہیز کرنے کو تقوی اور تقدس کی علامت سمجھنے لگے پاکیزہ اور اچھی زندگی بسر کرنے کیلئے یہ ضروری ہو گیا کہ یاتو آدمی نکاح ہی نہ کرے یااگر نکاح کر ہی لیاتو میاں بیوی ایک دو سرے سے زن وشوہر کا تعلق نہر کھیں۔ 25

اس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ عیسائی مذہب کے پیرو کارا گر ضرور تأشادی کر ہی لیتے تووہ حقوق کی ادائیگی کو غیر ضروری سمجھتے اور باالخصوص پادری بننے کے بعد بیہ بات اسکا فریضہ سمجھی جانے گلی کہ وہ عورت کے پاس بھی نہ بھٹکے اگر کسی ضروری مسکلہ میں اسے اپنی ہیوی سے کوئی مشورہ لینا ہو تو کھلے عام یادو گواہوں کی موجود گی میں اس سے مل سکتا ہے۔

ان تمام سخت قوانین کی وجہ سے نچلے طبقے کے عیسائی تو دور پادری تک اس بات پہ مجبور ہو گئے کہ وہ ناجائز تعلقات قائم کریں اور اپنی خواہشات کو حرام طریقے سے پورا کریں۔ بائبل میں زیادہ تر ترک دنیا یہ زور دیا گیاتھا:

"اپنی جان کی فکرنہ کر ناہم کیا کھائیں گے ، اور کیا پئیں گے اور نہ اپنے بدن کی کیا پہنیں گے ، اور تم میں سے جو کوئی ایناسب کچھ ترک نہ کرے وہ میر اشاگر د نہیں ہو گا۔ <sup>26</sup>

ان تمام اسباب کی وجہ سے ان لو گوں کے ہاں رہبانیت اثر کر گئی اور انہوں نے عور توں سے کنارہ کشی اختیار کی جسکی وجہ سے مختلف اقسام کے فتنے اور بد کاریوں کے واقعات میں تیزی سے اضافہ ہونے لگا۔

مختصریہ کہ عیسائیت میں بھی عورت مظلوم رہی اور بچپن سے لے کر بڑھاپے تک عورت کا ہر رشتہ داراس انتظار میں رہا کہ اسے انسان ہونے کے ناطے تو کم از کم کچھ نہ کچھ تعظیم توسلے۔ دیکھئے کہ عیسائیت نے بھی عورت کے بارے میں کوئی بھر پوراخلاقی عقیدہ نہ اپنایابلکہ اگریہ کہاجائے کہ عورت کامقام ومرتبہ عیسائیت میں یہودیت سے اور بھی زیادہ ناپیندیدہ ہو گیا توبے جانہ ہو گا۔

پہلے عیسائی مذہب کے نظریات عورت کے بارے میں ملاحظہ کریں:

"وہ شیطان کے آنے کادروازہ ہے، وہ شجر ممنوع کی طرف جانے والی، اور خدا کے قانون کو توڑنے والی اور مرد کوغارت کرنے والی ہے۔ عورت ایک ناگزیربرائی ہے، ایک پیدائش وسوسہ ہے، ایک خاتلی خطرہ ہے، ایک مرغوب آفت ہے، ایک آراستہ مصیبت ہے۔ "<sup>21</sup>

حالانکہ عیسائی فرہب کی اصل تعلیمات عورت کے حق میں اتنی سخت نہ تھیں انکی خود ساختہ اناجیلوں نے انہیں عورت کے بارے میں یہ نظریہ ہے تو نکاح کے سلسلے میں عورت کے بارے میں یہ نظریہ ہے تو نکاح کے سلسلے میں کیاتصور ہو گاائی تعلیمات میں توبہ ہے کہ نکاح جو انسان کرلیتا ہے پھر اسے طلاق کا حق نہیں ہو تابس نکاح کرلیاتوپوری زندگی عورت کے ساتھ گزارنی پڑے گی کسی صورت اسکو نہیں چھوڑ سکتے ، ہاں جبوہ مرجائے تو آپ دوسر انکاح کرنے کے مجازنہ ہوں گے ، انجیل میں درج ہے:

"خدانے ابتداء ہی سے انہیں مر داور عورت بناکر کہا کہ اس سبب سے مر دباپ سے اور مال سے جدا ہو کر اپنی بیوی کے ساتھ رہیگا اور دونوں ایک جسم ہوں گے پس وہ دونہیں بلکہ ایک ہیں، اسلئے جسے خدانے جوڑا ہے آدمی اسے جدانہ کرے۔"<sup>22</sup>

تواس عبارت سے یہ معلوم ہو تاہے کہ انسان کیلئے نکاح کاتوجواز ہے مگر طلاق اور بیوی چھوڑنایہ مذہب عیسائیت میں نہیں۔ایک جگہ آتاہے:

"تمہاری سخت دلی کے سبب سے تمہیں اپنی بیویوں کو چھوڑنے کی اجازت دی مگر ابتداء سے ایسانہ تھا۔جو کوئی اپنی بیوی کو حرامکاری کے سواکسی اور سبب سے چھوڑد سے اور وہ دوسری سے بیاہ کرے وہ زناکر تاہے اور جو کوئی چھوڑی ہوئی سے بیاہ کرے وہ بھی زناکر تاہے۔"<sup>23</sup>

مند رجہ بالاعبارت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آدمی جس عورت سے نکاح کرے اسے پوری زندگی نہیں چھوڑ سکتا سوائے حرام کاری کے اگروہ عورت بد کاری کرلے تو چھوڑنے کا اختیار ہے ورنہ نہیں اور دوسرایہ کہ جس بیوی کو آدمی ایک دفعہ چھوڑ دے تو دوبارہ پوری زندگی میں اس سے نکاح نہیں کر سکتا، کیا بھی تووہ نکاح نہیں ہو سکتا بلکہ زناہو گا۔

الغرض كتاب مقدس نے عورت كولعنت ابدى كالمستحق تھ پر اديا تھا۔ عيسائيوں كے ہاں پاكيزہ رشتوں كى پہچان ختم ہو پكى تھى لوگ اپنى مائوں سے تعلقات قائم كر ليتے تھے اور بجائے اس حرام كارى پر ندامت كے آنسوبہانے كے وہ ایسے واقعات پر شیخیاں مارتے تھے۔ یہود کے قانون کے مطابق عورت کو مرد کے مساوی حقوق دیناتوایک طرف بلکہ مرد کو کھلی چھٹی اور برتری حاصل تھی کہ وہ اپنی بیوی کو ہر لحاظ سے جبر و تشدد کانشانہ بنائے، وجہ اس کی بیہ تھی کہ چونکہ معصیت اول عورت سے سرزد ہوئی ہے اسلئے اسے شوہر کامحکوم رکھا، اور شوہر کو اسکا آقااور مالک تصور کیا۔

یہو دکے عائلی نظام میں ایک قانون یہ بھی تھا کہ ہر شخص کانام اسرائیل میں باقی رہے اسلئے اگر کوئی مر د بے اولاد مر جاتے تواسکے لئے بوراایک ضابطہ تھا کہ اسکام نام کس طرح باقی رکھیں۔

وہ قانون اور مسکلہ یہود کے ہاں "البیاما والجاموس" کے نام سے مشہور ہے، وہ مسکلہ یہ تھا کہ اگر ایک جگہ دو بھائی موجود ہوں ان میں سے ایک انتقال کرجائے اسکی کوئی اولاد نہ ہو تواس مرحوم بھائی کی بیوی غیر آدمی کے ہاتھ میں نہیں دی جائے گی، بلکہ اسکا دیور خود اس عورت سے شادی کرے گا۔ ان سے جو پہلا بچہ ہو گا وہ اس بے اولاد بھائی جو مرچکا ہے اسکی طرف منسوب کیا جائے گا۔ اگر وہ بھائی عورت سے شادی کرنے سے انکار کرے تواسکو قوم کے بڑے علماء اور سر داروں کے سامنے عورت جو تا نکال کہ اسپر تھوکے گی اگر بھائی تو مان رہاہے اور وہ اپنے بھائی کی بیوی کی محبت میں دیوانہ ہے لیکن عورت اسکی اولاد کالقب میں دیوانہ ہے لیکن عورت اسکو نہیں چاہتی تب بھی یہی معالمہ کیا جائے گا اسکے بعد اس شخص اور اسکی اولاد کالقب شخطوع النہ سل" پڑجائیگا۔ 18

اب ذراملاحظہ کریں کتناسخت قانون ہے بلکہ جبر اً یک آدمی کو بیوہ سے شادی کرنے پر مجبور کیاجارہاہے لامحالہ کوئی بھی آدمی اتنی ذلت نہیں بر داشت کرے گاوہ نہ چاہتے ہوئے بھی ضرور نکاح کرے گا۔

اسی طرح یہو د کے لٹریچر اور تعلیمات میں والد جب فوت ہو تاہے تواسکی ساری چیزوں کے ساتھ وراثت میں اسکی بیوی بھی بچوں کے ہاتھ آ جاتی ہے ''کالب" ایک بادشاہ گزراہے اس نے باپ کی موت کے بعد اپنی سے جواسکی وراثت میں آئی تھی اس سے شادی کی۔<sup>19</sup>

جس مذہب میں عورت کی ذات حقیر وذلیل سمجھی جاتی ہو کہہ چاہے وہ ماں کے روپ میں ہویا غیر کے اسے فقط عورت کی نظر اور ایک مملو کہ اور جائیداد تصور کیاجا تاہوا لیے مذہب کو کوئی حق نہیں پہنچا کہ اسکے بعد وہ اسلام اور مسلمانوں کے دین یاا تکے نبی کے خلاف اپنی زبان کھولیس یاائی تعلیمات پر اعتراض کریں۔20

#### عيسائيت ميں نكاح كاتصور

عیسائیت یا نفرانیت کی تعلیمات کامطالعہ کرنے کے بعد یہی پتاچاتاہے کہ کہ عورت کی قدومنز لت کے بارے میں عیسائی مذہب کے تاکثرات اور تصورات بھی یہودیت سے زیادہ مختلف نہیں بلکہ اس کے قریب ہیں حالانکہ یہودیت کے زوال پذیر ہونے کے بعد عیسائیت نے معاشرے میں اچھامقام حاصل کرلیاتھا، لیکن عورت کی بدقتمتی

میرے ساتھ کیا تھااس نے مجھے یہ پھل دیااور میں نے یہ کھایا<sup>13</sup>۔ حالانکہ قر آن میں غلطی کی نسبت دونوں کی طرف کی گئی ہے۔ اسی طرح ایک جگہ عورت کے بارے میں یہ ہے:

" پھر اس نے عورت سے کہا کہ میں تیرے در دحمل کو بڑھائوں گا تو در دے ساتھ بچے جنے گی اور تیری رغبت تیرے شوہر کی طرف ہوگی، اور وہ تجھ پر حکومت کرے گا۔ "<sup>14</sup>

توپتایہ جلتاہے کہ یہودی شریعت میں عورت سراسر محکوم ہے دیکھا جائے تو عورت کی ذات مذہب یہودیت میں شادی سے پہلے والد یاولی کی ملکیت ہوتی ہے کیونکہ عورت کو مذہب یہودیت میں جائیداد اور ملکیت سمجھا جاتا ہے۔ اور شادی اور نکاح کے بعد عورت اپنے شوہر کی ملکیت بن جاتی ہے لہذا جب عورت جائیداد اور ملکیت سمجھی جانے لگی توجو کوئی بھی مذہب یہودیت میں عورت کو اغواء کر کہ لے جائے یا اس سے زیادتی کرے گا تو اسکو جرمانہ ادا کرنے پڑے گا اور کوئی سزا نہیں کیونکہ ان کے مذہب کے مطابق اس نے جائیداد کو غصب کیا ہے۔ لہذا اس کی سزا جرمانہ بھی ہے۔ اگر شادی سے پہلے لڑکی کو اغواء کیا تو جرمانہ والدیاولی کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا اگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا گر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا آگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا آگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا آگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا آگر شادی کے بعد اغواء کیا تو شوہر کو ادا کرنے پڑے گا دور کو کی مقد ادر کا تعین بھی کیا گیا ہے:

"اگر کوئی آدمی کنواری لڑکی کوپائے جواسکی مثلیتر نہ ہواسے پکڑلے اور اس سے ہم بستر ہوجائے وہ مر دجواس لڑکی کے ساتھ ہم بستر ہواہے لڑکی کے والد کو پچپاس مثقال چاندی اداکرے۔"<sup>16</sup>

حالا نکہ انکی اصل تعلیمات میں ایساحکم نہ تھابلکہ جو شخص زناکر تااگر وہ شادی شدہ ہوتا تو اسے سنگسار کیاجاتا اور جو شخص غیر شادی شدہ ہوتاا سکے لئے کوڑوں کا حکم تھا کیونکہ آپ مَنَّا لِلَّیْمِ کے دور میں یہود کا ایک وفد آپ سے فیصلہ کروانے آیازنا کے سلسلے میں وہاں حضرت عبداللہ بن سلام بھی موجود تھے تو انہوں نے بتایاتھا کہ ایکے ہاں اصل حکم سنگسار کابی ہے۔

یہودی مذہب کے پیروکاروں نے عورت کو باالکل حقوق سے محروم رکھاتھا اگریہودی مذہب میں کوئی مردکسی عورت سے نکاح کرہی لیتا تھااور پھر اس کادل بھر جاتا یا کسی اور وجہ سے وہ عورت اسکو مرغوب نہ ہوتی تو مرد آسانی سے طلاق نامہ لکھ کر عورت کو دے دیتا اور اسے اپنے گھر سے نکال دیتا، نہ شادی کے کوئی حقوق اور کوئی طریقہ تھا اور نہ طلاق کا، دل میں آیاتو نکاح کر لیادل بھر گیاتو عورت کو چھوڑ دیا۔ 17

مطلب بیہ کہ یہودیت میں نہ صرف کسی بھی معاملہ یاعمل کو بے ہو دہ قرار دیتے ہوئے عورت کو چھوڑ سکتے ہیں بلکہ انتہائی تکلیف دہ صورت کے ساتھ اسے ہمیشہ کیلئے علیحدہ کر سکتے ہیں۔ گذشتہ بحث میں ملحوظِ اجمال تشر تک سے یہ پتاچاتا ہے کہ انسان کود کھے لیناچاہے کہ آیامیں نکاح کرتے وقت شریعت کی ان شر ائط کو ملحوظ رکھتا ہوں یاا گر میں کنوارا ہوں تو مجھے پر اقسام نکاح میں سے کو نسی قسم کااطلاق ہوتا ہے؟ کہیں نکاح مجھے پر فرض، واجب تو نہیں؟ اگر ان تمام چیزوں کو دیکھ کرچلے گاتوانشاءاللّٰہ بہترین پر سکون زندگی ملے گی۔

## يبوديت اورعيسائيت مين نكاح كاتصور

یہودیت اور نصر انیت دراصل بیہ دونوں آسانی والہامی مذاہب سے، دونوں مذہب عالمی اور قدیم مذہب ہونے کے ساتھ ساتھ صاحب کتاب بھی تھے، لیکن ہمیشہ سے یہودی اور عیسائی مذہب ایک دوسرے کے خلاف اپنی دینی برتری میں گے رہے، بیہ دونوں مذہب اپنی نسبت حضرت ابراھیم علیہ السلام کی طرف کرتے تھے، اور یہودی بیہ دعوی کرتے تھے کہ حضرت ابراھیم علیہ السلام کی طرف کرتے تھے، اور یہودی بیہ دعوی کرتے تھے کہ حضرت ابراھیم میسائی شھے۔ لیکن قرآن میں اللہ رب العزت نے ان دونوں مذاہب کے متبعین کا بیہ دعوی تھا کہ حضرت عیسی عیسائی تھے۔ لیکن قرآن میں اللہ رب العزت نے ان دونوں مذاہب کے دعوؤں کی تر دیدگی۔

ماكات إبْرَاهِيُمْ يَهُودِياً وَلَانَصْرَانِياً 12 م

ترجمه: ابراهيم نه يهو دي تھے اور نه نفرانی تھے۔

ان دونوں مذاہب کاہمیشہ بیہ طریقہ رہاہے کہ یہودی حضرات حضرت عیسی اور انکی والدہ پر فخش فشم کے الزامات لگاتے تھے۔ جس کے نتیج میں عیسائی مذہب کے پیر وکاروں نے بیہ کہا کہ حضرت عیسیٰ کوصولی پر لڑکانے والے اور کوئی نہیں یہودی ٹولہ تھا۔

### يبوديت مين نكاح كاتصور

یہوداور ہنود کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے یہ پتاچاتاہے کہ اس مذہب نے ہمیشہ عورت کی عظمت اور قدر اور منزلت سے انکار کیاہے، اور اس مذہب کی اکثریت نے عورت کوبے زبان جانور شار کیاہے، حالا نکہ یہودیت کا شار دنیا کے قدیم اور عالمی مذاہب میں ہو تاہے اس مذہب نے صرف عقائد و نظریات ہی نہیں پیش کئے بلکہ زندگی کے عملی مسائل پر بھی مفصلاً بحث کی ہے، ایسے مذہب کے بارے میں توبہ توقع تھی کہ یہ عورت کے بارے میں حقیقت پہندانہ خیالات کا اظہار کرے گا مگر اس مذہب نے بھی دنیا کے دیگر مذاہب کی طرح عورت کی عزت وعصمت کو یا مال کیا۔

یہود کے لٹریچرسے بیپتاچاتا ہے کہ اس مذہب نے عورت کو مکمل طور پر مر دکا غلام بنایا ہے بائبل کی عبر انی زبان میں بیوی کیلئے بعولہ (جائیداد منقولہ) کالفظ استعال کیا ہے، اس مذہب کے مطالعہ سے یہ بھی پتاچاتا ہے کہ عورت مر دکی اجازت کے بغیر کوئی کام نہیں کر سکتی حقوق تودور کی بات اس مذہب نے عورت کا تمام گناہوں کی جڑ قرار دیا۔

بائبل کے مطابق واقعہ آدم وحوامیں حواکومجرم قرار دیا گیاہے، اسلئے ہمیشہ حواکی بیٹیاں محکوم رہیں گی۔ عہدنامہ عتیق میں آتاہے کہ خداتعالی نے آدم سے دریافت کیاتونے اس درخت کا کھل کھایاتو آدم نے کہا کہ جس عورت کوتونے

#### 1. تكاح فرض

اگر مر د صاحب وسعت ہواور کماسکتاہو اور بیوی کے حقوق پورے کرنے پہ بھی قادر ہواور نکاح نہ کرنے کی وجہ سے اسکاحرام فعل میں مبتلا ہونے کااندیشہ ہومثلاً بد نظری، جلق بازی اور مشت زنی جیسے فتیج امور میں توالیسے شخص پر نکاح کرنافرض ہے اگر نہیں کرتانو گناہ گار ہو گا۔

#### 2. نكاح واجب

اگر مرد صاحب وسعت ہے اور بیوی کے حقوق اداکرنے پہ قادر ہے اور اسکے دل میں تقاضائے نکاح بھی ہے توالیہ شخص پر نکاح کرناواجب ہے۔

#### 3. نكاح مسنون

اگر صاحب وسعت ہواور بیوی کے حقوق کی ادائیگی پر بھی قادر ہولیکن دل میں تقاضائے نکاح نہیں یعنی ضرورت کے در جبر میں بھی نہیں ہے توالیسے شخص پر نکاح مسنون ہے۔

#### 4. نكاح ممنوع

اگر مر د کوغالب گمان ہو کہ بیوی کے حقوق کی ادائیگی نہ ہوسکے گی بلکہ پامال ہوں گے اور صاحب و سعت بھی نہ ہو تو پھر مر د کا نکاح کر نامکروہ و ممنوع ہے۔ <sup>9</sup>

### شرائط نكاح

نكاح منعقد ہونے كيلئے دوشر طيں ہيں:

- 1. مر داور عورت کا بیجاب و قبول کرنامطلب بیہ ہے کہ کہ ایک کہے میں نکاح کر تاہوں، دوسر اکہے میں نے قبول کیاا گر ایجاب و قبول ہواتو نکاح منعقد ہو گاور نہ نہیں۔
- 2. نکاح کرتے وقت دو گواہوں کا ہونا بھی ضروری ہے اگر ایک مرد ہوتواسکے ساتھ دوعور تیں ہو جائیں تب بھی گواہی دے سکتی ہیں تنہاعور توں کی گواہی معتبر نہیں۔<sup>10</sup>

مولانا محدادریس کاند هلویؓ نے ان پر مزید دوشر طوں کااضافہ کیاہے:

- 3. نکاح کے اندرمیم مقرر کرنا۔
- 4. ان عور تول سے زکاح کرتے وقت محض شہوت پر ستی اور وقتی طور پر زکاح کی نیت نہ ہوبلکہ ہمیشہ ساتھ رہنے کی غرض سے اور احیاء سنت کی غرض ہو، اگر غرض فاسد اور خلاف شرع ہے تو زکاح منعقد نہ ہو گا۔ 11

اب اس آیت میں لفظ "نکاح" مباشرت اور مجامعت کے معنی میں استعال ہواہے کیونکہ اللہ رب العزت اس آیت میں مطلقہ مغلظہ کویہ حکم دے رہے ہیں کہ وہ شوہر اول کے نکاح میں دوبارہ نہیں جاسکتی جب تک کہ کسی اور مر د سے شادی نہ کرلے اور شادی کافی نہیں بلکہ مجامعت کا پایا جانا بھی ضر وری ہے تب یہ شوہر اول کیلئے حلال ہوگا۔ 3

لفظ نکاح کادوسر امعنی عقد اور تزوج کا آتا ہے کیونکہ عقد اور تزوج ہی واسطہ اور سبب ہوتا ہے میاں بیوی کے ملنے کالہذا عقد اصل معنی ہوا،اگر عقد نہ ہوا ہوتا تووطی اور مباشرت کیسے حلال ہوسکتی تھی اور قر آن میں لفظ نکاح کا استعال اس معنی کے قریب قریب آیا ہے۔اللہ رب العزت کا ارشاد ہے:

وَبُتَلُواالْيَتَاهَىٰ حَتَّى إِذَا بَلَغُوالنكاح -

ترجمه: "اوريتيموں كوجانچة ر هوجب وہ نكاح كى لا أق هو جائيں "۔

اس آیت میں لفظ نکا ت سے مراد ''حلم'' ہے یعنی بلوغ یہاں لفظ نکاح مباشر ت اور وطی کے معنی میں استعمال نہیں وا۔ 5

بہر حال لفظ نکاح یہ لفظ مشتر ک ہے دونوں معنوں کیلئے استعال ہو تا ہے ، اولاً ضم کیلئے تھا پھر وطی کیلئے نقل کیا گیا کیونکہ وطی ضم پر مشتمل ہوتی ہے ، پھر اسکے بعد عقد کی طرف منتقل ہوا کیونکہ عقد بھی سبب ضم ہو تا ہے۔

علامہ ابن حجر نے تطبیق دومعانی میں اس طرح دی ہے کہ وہ فرماتے ہیں: إِذَا قَالُوْانَكَعَ فُلاَنَةً اَوْبِنْتِ فُلاَنَةً فَالْمَرَةِ وَيَ اللَّهُ عَلَامَهُ ابْنَ حَجر نے تطبیق دومعانی میں اس طرح دی ہے کہ وہ فرماتے ہیں: اِلمَا قَالُدُوَادَكَعَ ذَوْجَتَهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ وَاللّهُ وَاللَّاللَّا اللَّاللَّ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### نکاح کے اصطلاحی معنی

علامہ ابن عابدین شامی ؓ نے نکاح کی شرعی تعریف اس طرح نقل کی ہے:عَقْدٌ یُفِیدُ مِلْکَ الْمُتُعَةِ قَصْداً - <sup>7</sup> ایباعقدے جوملک متعہ کا فائدہ دے''۔

مطلب شرعی لحاظ سے نکاح کامفہوم یہ ہے کہ مرد کیلئے عورت حلال ہو جاتی ہے اب وہ اسکے ساتھ مباشرت کرسکتا ہے اور شریعت نے بھی مردوں کو صرف دوقتم کی عور توں کے ساتھ مباشرت کا جواز بتلایا ہے (۱)جواسکی بیوی بن جائے نکاح کے ذریعے۔(۲) یااسکی کوئی لونڈی یاباندی ہو۔ ان دوسے یہ منافع نکاح حاصل کرسکتا ہے باتی کسی قسم کی عورت سے اسکی مباشرت جائز نہیں ہے۔اگر کرے گا توزناکا مر تکب ہوگا 8۔

# نكاح كى اقسام

فقہاء کی کتابوں میں نکاح کی مختلف اقسام ذکر کی گئی ہیں مگر ان تمام کاحاصل چار قسموں میں ہے۔

ا تنے میں اسلام عورت کیلئے رحمت کا پیام لے کر آیا اور اسے وہ حقوق عطاکئے جس سے اس دور کے دوسرے معاشرے کیسر ناآشا تھے اور عورت کی سالہاسال سے کھوئی ہوئی عزت کواس نے ان الفاظ میں بیان کیا:

وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِاللَّمَعُرُ وَفِ

ترجمہ: "عور توں کیلئے بھی معروف طریقے پر ویسے ہی حقوق ہیں جیسے مر دوں کے حقوق ان پر ہیں البتہ مر دول کوان پر ایک درجہ حاصل ہے۔"

اس اعلان کے ساتھ یہ بتلادیا کہ انسانیت میں مرداور عورت دونوں برابر ہیں ان میں کوئی تفاوت نہیں، دونوں کا نئات کی افضل ترین مخلو قات ہیں، ہاں البتہ ایک گونہ فضیلت جو مردوں کوحاصل ہے وہ قدرت کی پیدا کر دہ تفریق ہے اس میں نہ تو مرد کو اپنے اوپر نازاں ہونے کی ضرورت ہے اور نہ ہی عورت کو شرمسار ہونے کی۔ اس کے ساتھ ساتھ بیار جگہوں پر نکاح کے طریقے اور انکی حدود وقیود کو بھی متعین کر دیا۔

اس بحث كى ابحاث كا اجمالي خاكه درج ذيل ہے:

- نکاح کا تعارف، مقاصد اور اہمیت۔
- یهودیت، عیسائیت اور اسلام میں نکاح کا تصور۔
  - تعددازدواج کی حکمتیں اور مصالح۔
- یہود ونصاری کے تعد دازدواج پر اعتراضات کے جو ابات۔
- آپ مَنَا لَيْنَا اللهُ كَاللهُ تعد دازدواج كے سیاسی، شرعی، ساجی اور معاشرتی مقاصد۔

اس بحث میں مخضر أیہودیت اور عیسائیت میں نکاح کے حقیقی تصور اور موجودہ تصور کو اجا گر کرنے پہ خاص بحث کی گئی ہے۔ اللہ سے دعاہے وہ اس تحریر کومعاشرے کیلئے اصلاح کا ذریعہ بنائے۔ امین۔

#### نكاح كالغوى معنى

اسكے اصل معنی ہیں"اَلضَّمْ "(ملنا)لیکن پھریہ لفظ نکاح دوسرے دومعانی میں زیادہ استعال ہونے لگا، (۱)اَلْوَطْئی(۲)اَلْعَقْدُوَالنَّزْونْجُ۔

جہاں تک پہلے معنی کا تعلق ہے تووطی کے معنی مباشر ت اور مجامعت کے بھی ہیں۔اللہ رب العزت کا ارشاد پاک

ہے:

حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَه' - 2

ترجمہ: "جب تک عورت دوسرے شوہرسے نکاح نہ کرلے۔"

- 3. The wisdom behind polygamy (More than one wife up to four) in Islam.
- 4. Answers to objections from Christianity about polygamy in Islam.
- 5. Marriages of Prophet Muhammad (PBUH) and their purposes politically, socially, religiously.

**Keywords:** Marriage contract, Nikah, Divine Religions & Nikah, Rights of Spouse

د نیامیں اسلام کے ظہور کے ساتھ ہی دوبڑی طاقتیں یہودونصاریٰ ہر محاذیر اسلام کے آمنے سامنے رہی ہیں، چونکہ ظہور اسلام سے قبل د نیامیں انہی دومذاہب کابول بالاتھا دونوں مذاہب بنی اسرائیل کی نسل میں سے تھے، اور حضرت ابراھیم علیہ السلام کو اپناجد امجد ماننے کے دعویدار تھے، اور دنیا کی علمی، مذہبی، اقتصادی اور سیاسی بساط پر یہی دومذہب چھائے ہوئے تھے۔ یہ دونوں مذاہب ایک دوسرے کے حریف ضرور تھے لیکن ان دونوں کامشتر کہ حریف اسلام کے سوااور کوئی نہ تھا۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے پہلے معاشرہ اخلاقی طور پر اسفل سافلین کی حدوں کو چھورہاتھا اور عورت ان کیلئے دل بہلانے کی گڑیا بنی ہوئی تھی نکاح کا تصور انتہائی پیچیدہ صور تحال اختیار کرچکا تھا۔ لوگ طو نفوں کے پاس جاکراپنی جنسی تسکین پورے کرنے بالکل معیوب نہ سیجھتے تھے۔ ایک ایک مرد کے نکاح میں دس دس، پندرہ پندرہ، عور تیں ہو تیں۔ عور توں کو خرید و فروخت کاسامان تصور کیا جاتا تھا۔ بیوہ عور توں کو کئی سال تک جانوروں کی طرح قید میں در کھاجا تا تھا۔ اور پیشہ ورعور تیں بطور علامت اپنے گھروں پر جھنڈیاں لگاتی تھی۔ بعض معاشروں میں تواسے انسانیت کے درجے سے گرار کر حیوانوں میں شار کیا جاتا تھا۔ گویا کہ عورت ان کے ہاں ایک غیر معمول حیثیت اختیار کر چھن تھی۔ یہ سارے رسم ورواج در حقیقت اس معاشرہ میں یہودیت اور نصرانیت کی تحریف شدہ تعلیمات کا نتیجہ تھیں جسے وہ دین اور فدہب تصور کرتے تھے۔

اگر مذہب یہود میں نکاح کے تصور کودیکھیں توان کا تصور عورت کے لئے ایک جائیداد اور سامان کی طرح تھاجب تک چاہا سے استعال کیا اور جب چاہا چھوڑدیا، جب چاہا سے گھر لے آئے جی بھرنے پر اسے ذلیل وخوار کر کہ نکال دیا نکاح کا تصور باالکل مسنح ہو چکا تھا۔ اسی طرح اسکاح ریف مذہب عیسائیت اس میں نکاح کے حوالے سے انتہائی سخت قوانین سے پہلے پہل تووہ نکاح کو اللہ کو بندے کے در میان حاکل تصور کرتے سے اور پھر اگر اجازت بھی تھی تو نکاح کے بعد مر دیا عورت ہر حال میں ایک دوسرے کو برداشت کرنے کے قانون میں بند سے۔ اگر غورسے دیکھیں توایک طرف کھی چھوٹ اور دوسری طرف تفریط، خاندانی نظام کا شیر ازہ بکھر چکا تھاعورت کی عزت وآبر واور نسوانی شرف قصہ پارینہ بن چکے تھے۔

# یهودیت عیسائیت اور اسلام میں نکاح کا تصور (تحقیقی، تنقیدی اور تقابلی جائزہ)

Concept of marriage in Judasim, Chirstanity and Islam. (research, critical and comparative Analysis)

\* ڈاکٹر محمد ریاض خان الاز ہری \*\* محمد و قاص

#### **Abstract:**

With the emergence of Islam two religions, Christianity and Judaism remain against it. Although these two religions are the main religions in the early stages of Islam and both were from Bani Israel and call Ibrahim as their forefather. These two religions were dominant at that time in terms of politics, knowledge, religion, economics. These two religions were opponents to each other through their actual opponent is nothing but Islam.

Although these two religions were heavenly religions and there were several clues, in the bible and Torah beside their distortion, about the appearance of the Prophet in the land of Arab. Jews and Christians were anxiously waiting for the Prophecy of Muhammad (PBUH) because there were clear pieces of evidence about the Prophecy of Muhammad (PBUH) in the prediction of Mosa and Eisa (AS). As soon as the news spread that the Prophet appeared from Banu Ismail who calls people to believe in his prophecy, soon they became alert and felt him as a threat to Christianity and Judaism in the future.

In a short span of time his invitation publicized and with such wisdom he called the people towards divine commandments that revolution occurred in Arab society and distortion of the bible and Torah unveiled. Contrary to the ignorant period he (PBUH) showed the people sympathy in a simple and neutral way. And declared their ignorant traditions morally and socially cancer for the society. But due to his personality and code of calling and remarkable character with few difficulties the society showed a tendency towards him and the revolution occurred.

Following- in the light of his teaching towards the social aspect- we will discuss marriage and the concept of marriage in Judaism and Christianity.

The summary of this discussion is as follows.

- 1. Introduction to marriage, its purpose, and importance.
- 2. The concept of marriage in Christianity, Islam, and Judaism.

\* ایسوسی ایٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیه، اسلامیه کالج یونیورسٹی، پیثاور \* \* پی ایج ڈی سکالر، ڈیبار ٹمنٹ آف اسلامک اینڈریلیجیس سٹڈیز، ہز ارہ یونیورسٹی،مانسہرہ

#### تصوف میں سلسلہ چشتیہ کا تعارف اور خصوصیات

- ۵۰ تاریخ مشائخ چشت، ج: اوّل، ص: ۲۴۸
- ا۵- عبدالله، اویس لطیف، پروفیسر: رومانیت کے تاجدار، ص: ۲۲۷، لا ہور، دانش پبلیکیشنز (س۔ن)
  - ۵۲ حامعی، نصیر احمد: بابا فرید گنج شکر، ص: ۱۱۷ الا مور، سنگ میل بیپلی کیشنز (س\_ن)
    - ۵۳ انیس الارواح، ص: ۳۱
    - ۵۴- راحت القلوب، ص: ۲۷
  - ۵۵ محب الله، شيخ: مفتاح العاشقين (ملفوظات نصير الدين محمود چراغ دبلي)ص: ۳۵، ناشر نامعلوم
- ۵۲ مجر حبیب، پر وفیسر: حضرت نظام الدین اولیاء حیات و تعلیمات، ص: ۹۰، لا مور، بک ہوم، ۲۰۰۲ء
  - ۵۷- فوائدالفواد، ج:۱، ص:۹
- ۵۸ بختیار کاکی، قطب الدین، خواجه: دلیل العارفین (ملفوظات، حضرت خواجه معین الدین چشتی )ص:۸،در مطبع نامی منشی نول (س،ن)

  - ۲۰ ندوی، عبدالباری، مولانا: تجدید نصوف وسلوک، ص:۲۸۸، لا مور، المکتنبة الاشر فیه، ۱۹۴۹ء / ۱۳۲۸ هـ
    - ۲۱- دليل العارفين، ص: ۲۷
    - ۲۲- راحت القلوب، ص: ۲۲
    - ۳۷- تصوف اور سریت، ص: ۲۱۷
    - ۲۴- تصوف کی پنجالی روایت، ص: ۲۸
    - ۲۵ مجد اگرام، شیخ: آب کوثر، اشاعت آٹھو س، ص:۲۵۲، لا ہور، ادارہ ثقافت اسلامیہ ، ۱۹۷۹ء
    - ۲۲ مبارک علی، ڈاکٹر: برصغیر میں مسلمان معاشر ہ کاالمیہ، ص:۳۸، لاہور، نگارشات، ۱۹۸۹ء

### الوفاق (علوم اسلاميه كاعلى و تحقيق مجله) وسمبر ١٨٠٨، جلد: ١، شاره: ٢

- ۲۰ برنی، ضاءالدین: تاریخ فیر وزشاہی، ص: ۸۸۷، چو تھالیڈیشن،لاہور، ار دوسائنس بورڈ، ۴۸۰۰ء
  - ۲۱ غوثی، محمد، شطاری، مانڈوی: گلز ار ابر ار، ص: ۸۴، لا ہور، اسلامک بک فاکونڈیشن، ۱۳۹۵ھ
    - ۲۲- سير الاولياء، ص:۲۴۲
    - ۲۳- تاریخ مشائخ چشت، ج:۱، ص:۲۳۷
- ۲۲- نظامی، خلیق احمد: تاریخ مشائخ چشت، ج: یا نچ، ص:۳۷-۷۲، اسلام آباد، دائر ة المصنفین،۱۹۸۲ء
  - ۲۵ نصیر احمد ناصر، ڈاکٹر: اسلامی ثقافت، ص: ۲۳۵، لاہور، فیروز سنز (س۔ن)
  - ۲۷- نوری، عبدالغفور: اسلام کی زنده تحریک چشت، ص:۵۱، کراچی، مطبع بار گاه (س-ن)
    - ۲۷- تاریخ مشائخ چشت، ج: اوّل، ص: ۲۲۷
- ۲۸ مسعود، وحیداحمر، پروفیسر: سیرت خواجه معین الدین چشق، ص:۴۸-۴۷، لا بور، ضاءالقر آن پېلی کیشنز، ۱۹۹۴ء
  - ۲۹- تصوف اور سریت، ص: ۲۱۵

  - ا٣- سيال، واحد بخش، كيتان: مقام تنج شكر، ص: ٢٢٠، اشاعت دوم، لا بهور، الفيصل ناشر ان، • ٢٠
  - ۳۲ كريم الدين، مولوى: كريم اللغات، ص:۱۱۹، لا بهور، در مطبع مفيد عام، رونق انطباع يافث، ۱۹۱۳ء
    - سس- صدیقی، ظهیر احمد، ڈاکٹر: ساع وموسیقی تصوف میں، ص:۱، لاہور، تخلیقات، ۱۰۱۰ء
    - ۳۳- حاکمی، اساعیل، ڈاکٹر: ساع در تصوف، ص:۲، تهر ان، انتشارات دانش گاه، ۳۷ساھ
- ۳۵ العبادی،المرزدی، قطب الدین منصور بن اردشیر: مناقب الصوفیه، ص: • ۱، تهران،ایران،انتشارات مولی، ۳۰ ۴ اهر
  - ۳۶- کیانی، زین الدین: سیر عرفان دارالسلام، ص: ۱۸ ۱۳، تهر ان، ایران، انتشارات اشر فی، ۱۳۶۲ ه
- ۳۷- محمد ریاض، ڈاکٹر: احوال و آثار واشعار میر سید علی جدانی، ص:۱۵-۱۱، طبع دوم، مر کز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، ۱۹۹۱ء
  - ۳۸ سير الاولياء، ص:۵۰۲
  - ۳۹ فرخی،اسلم، ڈاکٹر؛ دبستان نظام، ص: ۲۵، الهور، پاکستان رائٹرز کو آپریٹوسوسائٹی، ۷۰۰ء
  - ۰۴- منتج شکر ، فریدالدین: فوائدالسالکین (ملفو ظات قطب الدین بختیار کاکی )ص:۸۸-۱ے، مطبع محبتائے وافع ، د ہلی ، ۱۱ساھ
    - ٣١ نظام الدين اولياء: راحت القلوب (ملفو ظات بابا فريد الدين تنج شكر ) ص:٣٣، لامور، ضياءالقر آن يبليكيشنز، ١٩٨٣ء
      - ۳۲ الضاً، ص: ۸۷
      - ۳۳ عبدالمجید سند هی، میمن، ڈاکٹر: پاکستان میں صوفیانہ تح کیمیں، ص:۲۵۴،لاہور،سنگ میل پبلی کیشنز، ۲۰۰۰ء
        - ۲۵۴- یا کتان میں صوفیانه تحریکیں، ص:۲۵۴
        - ۵۷- تاریخ مشائخ چشت، ج: اوّل، ص: ۳۲۳
  - ۳۶- معین الدین چشتی،:انیس الارواح (ملفوظات خواجه عثمان ہارونی)،ص: ۲۳- معین الدین چشتی،:انیس الارواح (ملفوظات خواجه عثمان ہارونی)،
    - ۵۴- ناشر تقویٰ، ڈاکٹر: (مرتب) صوفیانه اد بی روایت، مقاله، تصوف اور انسانی جمدر دی، ڈاکٹر عزیز عباس، ص:۴۸، پٹیاله، پسلیکیشن بیورو، پنجابی یو نیورسٹی، ۲۰۱۲ء
      - ۴۸ سیر الاولیاء، ص:۵۶

# تصوف میں سلسلہ چشتیہ کا تعارف اور خصوصیات

آج بھی بر صغیر میں کئی ایسی خانقاہیں ہیں جہال سے اشاعت اسلام اور اصلاح احوال کے حوالے سے نمایاں کو ششیں ہو رہی ہیں۔

### حوالهجات

- ا نوٹ: مقالہ میں سن ہجری کو سن عیسوی میں تبدیل کرنے کے لیے مندر جہ ذیل کتاب سے استفادہ کیا گیا ہے: لاہوری، ضیاء الدین: جواہر تقویم، لاہور، ادارہ ثقافت اسلامیہ، طبع اول، ۱۹۹۴ء
  - ۲- خان آصف: الله کے سفیر، ص: ۲۳۵-۲۳۸، بارششم، لاہور، القریش پبلی کیشنز، ۱۲•۲ء۔
  - سے نظامی، خلیق احمد: تاریخ مشائخ چشت، ج: اوّل، ص:۱۸۹، کراچی، احمد برادرز برنٹر ،۱۹۸۳ء
  - ۳- باشمی، حمید الله، شاه: احوال و آثار حضرت بهائوالدین ز کریاماتانی، ص:۵۲، لا ہور، نصوف فائونڈیشن، ۲۰۰۰ / ۱۳۲۰ ه
    - ۵- عبدالرحمن، چشتی، شیخ: مر آة الاسرار، ج:۱، ص:۳۶۳، لا بهور، صوفی فائونڈیشن، ۱۹۸۲ء / ۲۰۳۱ھ نعمانی، الله دیته: سیر الاقطاب، ص:۵۹، مطبع نامی منشی نول، کشور، (س-ن-)
    - نواب مر ازبیگ، آفتاب مر زابیگ: تخفة الابرار، ص:۴۸، اشاعت دوم، مکتبه نبویه، • ۲۰ / ۴۲۱ اه
- سیال، واحد بخش، کپتان: حیات و تغلیمات حضرت خواجه غلام فرید، ص: ۱۴۲۱–۱۴۳۳، اشاعت اوّل، لا ہور، محکمه او قاف حکومت پنجاب، ۲۰۰۲ء
  - ۲- راہی،احمد مصطفی صدیقی: خواجه معین الدین چشتی اجمیری،اشاعت اوّل، ص:۳۶، فیصل آباد، مکتبه نوریه رضوییه، ۳۰۰ و ۲۰
    - عذراو قار: تصوف کی پنجابی روایت، ص: ۴۲، لامور، نگار شات، ۱۹۹۵ء
    - ۸- قاضی جاوید: پنجاب کے صوفی دانشور، ص:۳۳، لا مور، نگار شات، ۱۹۸۱ء
    - 9- لطيف الله، پروفيسر: تصوف اور سريت، ص: ۲۱۴ ، لا مور ، اداره ثقافت اسلاميه ، ۱۹۹۲ ء
- Arberry, A.J: An Introduction to the History of Sufism, Longmans, Green and Co. New York P. xi
  - ۱۱- د بلوی، عبد الحق، محدث: اخبار الاخبار فی اسر ار الابر ار، ص: ۲۲، در مطبع مجتبی، واقع دبلی، ۱۳۳۲ هه
    - ۱۲ عظمت ناز ،: نور علی نور ، ص: ۱۹۴۰ ، لا ہور ، واصف علی واصف پبلشر ز ، ۵ ۰ ۲ ۰ ء
  - ۱۴- عبدالمجید سندهی، میمن، ڈاکٹر: پاکستان میں صوفیانہ تحریکییں، ص:۲۲۳،لاہور،سنگ میل پبلی کیشنز، ۰۰۰۰ء
  - ۱۵- کرمانی، محمد بن مبارک: سیر الاولیاء، ص:۵۵، اسلام آباد، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان،۱۹۷۸ء/۱۳۹۸ھ
    - ۲۰۳ تاریخمشائخ چشت، ج: اوّل، ص: ۲۰۳
      - الحسوف كى پنجابي روايت، ص: ۴۴
    - ۱۸ تاریخ مشائخ چشت، ج: اوّل، ص: ۲۲۵
      - 19- الضاً، ص: ۲۲۷

سلسلہ چشتیہ میں آتش عشق ہی سارے رذائل کو راکھ کردیتی بلکہ کل ماسویٰ اللہ کو جلا کر راکھ کردیتی ہے اور مطلوب حقیقی تک برق رفتاری سے رسائی عطاکرتی ہے۔[۱۳]

# 12. نسواني تربيت كااثر:

چشتیہ مکتبہ فکر کے بارے میں ایک بات قابل ذکریہ ہے کہ اکثر چشتیہ بزرگوں کی تربیت میں ان کی مائوں نے فیصلہ کن کر دار اداکیا ہے۔ جیسے حضرت خواجہ معین الدین چشتی، حضرت خواجہ بختیار کا کی اور حضرت بابا فرید الدین گنج شکر، بابا صاحب جن کی والدہ ایک زہد وعبادت میں یکتا خاتون تھیں۔ چشتیہ تعلیمات کی مخصوص صلح جوئی کے رتجانات کی تشکیل میں یہ نسوانی عضر بہت اہم عامل ہے۔ [۱۲۲]

#### 13. رواداري:

تصوف کے ہندوستانی سلسلوں میں سب سے زیادہ شہرت چشتیہ خاندان کو حاصل ہے جس کی کئی وجوہات ہیں ان میں سے کچھ کا ذکر شخ محمد اکر ام نے کیا ہے:

"اور فی الواقع اس میں کئی خصوصیات الیی تھیں جن کے لیے ہندوستانی حالات خاص طور پر ساز گار تھے۔ مثلاً موسیقی اور ساع کارواج ، ادبیت اور شعر و شاعری سے انس ، ملائمت ، غیر معمولی رواداری ، جس نے اس کی مقبولیت و اشاعت میں بڑی مدد دی۔"[18]

خصوصاً اس صورت حال میں جب وسط ایشیاسے آنے والے ترک حکمر انوں کے ساتھ یہاں پہنچنے والے مذہبی علماء ہند وَوں کو کافر اور مشرک سمجھتے اور انہیں واجب القتل قرار دیتے تھے۔ [۲۲] اس کے برعکس چشتیہ بزرگوں کے دروازے تمام مذاہب کے لوگوں کے لیے کھلے رہتے تھے۔ ان خصوصیات نے یہاں اس سلسلے کی مقبولیت اور اشاعت میں مدددی۔

گزشتہ صفحات میں سلاسل تصوف کے مشہور سلسلہ چشتیہ کی سرگزشت اختصار کے ساتھ بیان کی گئی ہے سلسلہ چشتیہ کے بیروئوں نے عالم اسلام اور بالخصوص برصغیر پاک وہند میں اسلام کی ترویج واشاعت کی اور ہز اروں بندگان خداکواپنے حلقہ ارادت میں شامل کر کے اسلام کابول بالاکیا، وہ اپنے ارشادات عالیہ سے اپنے سامعین کے قلوب کو منور کرتے تھے اور ان کی فکر و نظر میں ایک عظیم روحانی و اخروی انقلاب برپاکر دیا کرتے تھے۔ صوفیاء کرام لوگوں کی اصلاح و تربیت میں کوئی کسر نہیں اٹھار کھتے تھے کیونکہ ان کے پیش نظر مقصد بڑاعظیم تھا اور وہ تھا تعلیمات اسلامیہ کی ترویجی وابستہ ترویجی وابستہ سے وابستہ میں مقصد کے حصول کی خاطر انہوں نے اپنی ساری صلاحیتیں صرف کر دیں۔سلسلہ چشتیہ سے وابستہ

ر جاء، رضا وتسلیم و توکل، شوق و محبت اور صدق و اخلاص وغیر ہ اور رذا ئل مثلاً کبر ہ و جاہ، ریاء و نفاق، عجب وغرور، بغض و حسد، بخل و حرص اور حب مال و حب جاہ کی بیخ کنی کی کوشش کی جاتی ہے۔

حضرات صوفیاء کے ہاں سب سے زیادہ زور دل یا قلب وباطن ہی کی صفائی، ستھر ائی ، پاکیزگی وطہارت پرہے۔ بلکہ اصطلاحاً تصوف نام ہی خصوصیت کے ساتھ قلب وباطن کی تطہیر وتز کیہ کاہے۔''[۲۰]

# 10. طهارت نفس:

اس طریقہ میں طہارت نفس پر خاص زور دیا جاتا ہے۔ ملفوظات میں بھی جگہ جگہ طہارت نفس پر زور دیا گیا ہے اور فرموم عادات کو چھوڑنے کی تلقین کی گئی ہے اور خانقا ہوں میں سالک کو بتایا جاتا ہے کہ تخریبی و تنقیدی کاموں میں الحضے سے تعمیری و عملی صلاحیتیں فنا ہو جاتی ہیں۔ لہذا سالک کو چاہی کہ وہ حسد، تکبر، حبِ جاہ، غرور، وغیرہ سے دل کو صاف رکھے۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے ملفوظات میں ہے کہ ذوالنون مصری سے صوفی اور عارف کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا:

"صوفی اور عارف وہ ہیں جن کے دل کدورت بشریت سے آزاد ہوں۔ دنیا اور حب دنیا سے صاف ہوں۔ جب ان میں یہ اوصاف پائے جائیں گے تو وہ اعلی در جہ پائیں گے تمام مخلو قات سے برگزیدہ کہلائیں گے۔ وہ غیر دوست سے دور بھا گیس گے پھر وہ مالک ہو جائیں گے نہ کہ مملوک۔"[11]

حضرت بابا فرید الدین گنج شکر فرماتے ہیں:

"اسراہ (راہ سلوک) کا اصول دل کی صلاحیت ہے اور یہ صلاحیت اس وقت حاصل ہوتی ہے جب باطن تمام مذمات و نیاوی یعنی غل وعشق، حسد و تکبر اور حرص و بخل سے پاک کرے اور دل کو ان سے صاف کرے جو کام کی بات ہے اور درویثی کا جو ہر بھی اس مقام پر ظاہر ہوتا ہے۔ "[۲۲]

# 11. نفسياتي بصيرت كي اعلى استعداد:

سلسلہ چشتیہ کی ایک اور خصوصیت بھی ہے اور وہ نفسیاتی بصیرت کی اعلیٰ استعداد ہے۔اس کی وضاحت یہ ہے کہ جس طرح سہر وردیہ اور نقشبندیہ سلاسل میں سلوک کا ایک معین نصاب نہیں ہے۔ سلسلہ چشتیہ میں کوئی معین نصاب نہیں ہے بلکہ یہاں انفرادی طریق علاج سے اصلاح و تربیت کا کام انجام دیا جاتا ہے۔البتہ جہاں تک محرک کا تعلق ہے اس سلسلے میں عشق الٰہی ( یحبھم و یحبونہ ) کوسلوک کا محرک بنایا جاتا ہے۔

شخض اپنی بیوی اور گھر والوں کی روزی فراہم کرنے کے لیے کر تاہے، تا کہ ان کا حق اداکرے۔

یہ صورت میں دنیا معلوم ہوتی ہے لیکن معنیٰ میں دنیا نہیں ہے۔"[۵۲]
حضرت نظام الدین اولیاء نے ترک دنیا کی وضاحت کرتے ہوئے مزید فرمایا:
"ترک دنیاسے مرادیہ نہیں کہ انسان اپنے آپ کو نزگار کھے اور لنگوٹا باندھ کر بیٹے جائے بلکہ تر
ک دنیاس بات کانام ہے کہ لباس بھی پہنے اور کھائے بھی، لیکن جو پچھ اسے ملے اس کی طرف
راغب نہ ہواور نہ اس سے دل لگائے۔"[۵2]

# 8. شریعت کی یابندی:

اس سلسلہ میں سب سے پہلے شریعت کی پابندی لاز می ہے۔ سالک شریعت کی پابندی کے بعد ہی دوسرے مقام یعنی طریقت پر پہنچ سکتا ہے۔ طریقت کی راہ میں چلہ کشی، روزہ کی کثرت، تہجد کی پابندی، گفتگو، کھانے اور سونے کو کم کرنا، وضو کی پابندی، ترک غفلت لاز می باتیں ہیں۔ان میں سالک کامل تب ہو سکتا ہے اگر شریعت کا پابند ہو۔ حضرت خواجہ معین الدین چشتی فرماتے ہیں:

"شریعت پر چلنے والے ثابت قدم ہوجاتے ہیں اور تمام فرمان بجالاتے ہیں۔ جب طریقت میں کامل ہو جاتے ہیں تو معرفت کو پہنچتے ہیں تو شاخت و شاسائی کا مقام آجا تا ہے جب اس مقام میں ثابت قدم ہو جاتے ہیں تو درجہ حقیقت کو پہنچ جاتے ہیں۔اس مرتبہ پر پہنچ کرجو کچھ طلب کرتے ہیں، پالیتے ہیں۔"[۵۸]

### ڈاکٹر سندھی رقمطراز ہیں:

"چشتیہ سلسلہ کے تمام بزرگ شریعت کی پابندی کرتے تھے اور اپنے مریدوں اور معتقدوں کو بھی پابند شرع رہنے کی تاکید کرتے رہنے تھے۔ ان کے ملفوظات سے معلوم ہو تا ہے کہ وہ ہر وقت اپنے مریدوں اور معتقدوں کو اخلاق سنوار نے ، شریعت کا پابند کرنے اور مخلوق خدا کی خدمت کرنے میں زندگی گزارنے کی تلقین کرتے رہنے تھے۔ ان کی کوشش رہتی تھی کہ ان کے مریدا پین زندگی اللہ تعالیٰ کے احکام کی یابندی میں گزاریں۔"[۵۹]

# 9. اصلاح باطن:

سلسلہ چشتیہ میں زیادہ زور اصلاح باطن پر دیا جا تا ہے۔ سلوک و تصوف کا چونکہ تعلق اصلاح قلب و باطن سے ہے اس لیے اس میں اعمال واخلاق کے فضائل ور ذائل کی تربیت و اصلاح پر زیادہ توجہ دی جاتی ہے۔ مثلاً صبر وشکر،خوف و تا کید کرتے کہ خدا کی مخلوق کی خدمت کرو، ان کی مشکلات دور کرو، ان کے لیے آرام و آسائش کی سہولتیں مہیا کرواور دین اسلام کی خدمت کرو۔

# 7. ترك دنيا:

سلسلہ چشتیہ کی ایک بڑی خصوصیت ہیہ ہے کہ وہ دنیاسے دور رہتے ہیں تاکہ دل یاد خداسے غافل نہ ہوجائے۔ اسی لیے شیخ اپنے خلیفہ کی پیمیل تعلیم کے بعد جوسب سے اہم کام کر تاوہ اپنے خلیفہ کے دل کو مادی آلائشوں سے پاک و صاف کر تا تاکہ توکل واستغنا کی دولت سے وہ ایسا مالا مال ہوجائے کہ مادی دنیا کی کوئی کوشش ان کو اپنی طرف نہ تھینج سکے۔ حضرت خواجہ عثمانی مارونی فرماتے ہیں کہ:

"مرد وہ ہے جو دنیا کی طرف نگاہ نہ کرے نہ قریب پھلے جو پچھ ملے اسے اللہ کی راہ میں خرچ کردے اور پچھ ذخیرہ نہ کرے۔"[۵۳]

حضرت بابا فرید الدین گنج شکر دنیا کے متعلق فرماتے ہیں:

"فقراء کے لیے دنیا کی محبت زہر قاتل ہے۔ جس قدر دولت اور اس کے پرستاروں سے پر ہیز کیا جائے گااس قدر اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہو گا۔ جس قدر دنیا بنانے کی محبت ہو گیاس قدر نقصان ہو گالہذا درویش کے دل میں دنیا بنانے کی ذرہ بھر محبت نہ ہو۔ "[۵۴]

حضرت خواجه نصير الدين چراغ د ہلوي فرماتے ہيں:

"تمام بدیاں ایک مکان میں جمع کرکے اس کی چابی دنیاوی محبت کو بنایا ہے اور تمام نیکیاں ایک مکان میں اکٹھی کرکے اس کی جانی دنیاوی ترک کو بنایا ہے۔"

#### مزيد فرمايا

" راہ سلوک میں درویش وہی کہلا سکتا ہے جس کے دل میں بار حق کے سوااور کوئی خیال نہ آئے اور نہ کسی دوسری چیز میں مشغول ہواور نہ ہی اہل دنیا سے ملاپ رکھے۔"[۵۵]

حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء کے فرمان پر اگر غور کریں تو ترک دنیا کی حقیقت واضح ہوجاتی ہے۔ آپ نے

فرمايا:

"جو تبھی بھی کفاف یاخرچ لازمی سے زیادہ ہو ، وہ صورت اور معنیٰ میں دنیا ہے۔ اطاعت خدا اخلاص کے ساتھ صورت اور معنیٰ میں دنیا نہیں ہے۔ ریاکاری کی عبادت جس سے فائدہ کی امید ہو،وہ صورت میں دنیانہیں معلوم ہوتی لیکن معنیٰ اصل میں دنیاہے۔ آخر میں وہ سب کام جو ایک "سلسلہ چشتیہ کے بزرگ،باد شاہوں کے درباروں سے دور رہے اور باد شاہوں کے درباروں میں جانا پیند نہیں کرتے تھے۔"[۴۹]

چشتی صوفیاء کے نزدیک حکومت وقت سے تعلق رکھنا،روحانی موت کے متر ادف تھا۔ اس لیے انہوں نے خودہی طے کرلیا کہ حکمرانوں سے کوئی تعلق نہر کھاجائے۔ پر وفیسر خلیق نظامی لکھتے ہیں:

''مشائخ چشت نے اپنے طور پریہ طے کر لیاتھا کہ وہ خود سیاسی معاملات میں قطعاً دخل نہیں دیں گے اور ساتھ ہی ساتھ یہ مجمی عہد کر لیاتھا کہ وہ اپنی خانقا ہوں کا پر سکون ماحول، شاہان وقت کو خراب نہ کرنے دیں گے۔''[۰۵]

گویامشائخ چشت نہ تو تکمر انوں کے درباروں میں جاتے اور نہ ان کو اپنی خانقاہوں میں آنے دیتے۔ پر وفیسر اویس لطیف عبد اللّٰہ نے حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء کا ذکر کرتے ہوئے لکھاہے۔

دہلی کے تمام امیر وں اور وزیروں کی ہمیشہ خواہش رہی کہ آپ کی صحبت میں رہیں مگر آپ ان کو سخت نالپند فرماتے۔ انتہا یہ ہے کہ علائو الدین خلجی جیسا بادشاہ بھی آپ کی قدم ہوتی کے لیے ترستار ہتا۔ آپ فرماتے جس طرح زمین و آسان آپس میں نہیں مل سکتے اسی طرح ایک فقر اور بادشاہ میں بھی کوئی رشتہ نہیں ہوسکتا۔ جب بادشاہ کا اصر اربہت بڑھا اور قدم ہوتی کے لیے عرضی بجوائی تو آپ نے جواب میں لکھ بھیجا، فقیر کے گھر کے دودروازے ہیں تو ایک سے داخل ہوگا تو میں دوسرے سے نکل جائوں گا۔ زیادہ نگ کرے گاتو تیر املک چھوڑ دوں گا کیونکہ خدا کی زمین نگ نہیں ہے۔[10]

معلوم ہوا کہ مسلمان صوفیاء بالخصوص جن کا تعلق سلسلہ چشتہ سے تھا حکومت میں کسی قسم کا تعلق نہیں رکھتے سے۔ وہ دیکھتے سے کہ کس طرح مسلمان حکمر ان اسلام کی تعلیمات سے دور ہوتے جارہے ہیں اور مادیت میں چھنسے جارہے ہیں۔ اسلام صرف اس لیے نہیں آیا کہ سلطنتیں قائم کی جائیں بلکہ اس لیے آیا تھا کہ انسان کو بلند کرے اور وہ اپنے معبودِ حقیقی کی عبادت و فرمانبر داری میں مشغول رہے چونکہ ان حکمر انوں نے یہ تصور پس پشت ڈال دیا تھا اس لیے صوفیاء نے بھی حکومتوں اور حاکموں کو نظر انداز کر دیا تھا بلکہ انہیں حقارت سے دیکھتے تھے۔[۵۲]

سلسلہ چشتیہ کے بزرگوں نے اگرچہ امراءو حکام کے پاس جانے سے اجتناب کیا، لیکن پھر بھی امراءاور حکام ان کے پاس آتے تھے اور ان سے عقیدت رکھتے تھے۔ وہ جب بھی فیض وبرکت حاصل کرنے کے لیے ان کے پاس آتے تھے تووہ ان کو ہدایت اور نصیحت کرتے تھے، حق اور بھی بات منہ پر کہنے میں کوئی خوف محسوس نہ کرتے تھے۔ وہ ان کو رضاالهی تلاش کرنی چاہیے اس لیے کہ دین کا اعلیٰ ترین مقصد خدمت خلق اور شکستہ دلوں کی دل داری ہے۔"[۴۵]

خدمت خلق کے سلسلہ میں حضرت خواجہ عثمان ہارونی فرماتے ہیں:

''اس مسلمان سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے جو دوسرے مسلمان کی حاجت پوری کرتا ہے۔اس کی حاجت پوری کر جنت میں اس کا حکمہ جنت ہے۔ وہ شخص جو دوسرے کی عزت کرتا ہے اللہ اس کے گناہ بخش کر جنت میں اس کا شھانہ بناتا ہے۔اگر کوئی کسی کی جوتی ہی سیدھی کر دے یا اس کے پائوں سے کا نٹا زکال دے تو اس کا شار اللہ تعالیٰ شہیدوں اور صدیقوں میں کرتا ہے۔

#### مزيد فرمايا:

مشائخ طبقات اور اولیاء نے فرمایا ہے کہ اگر کوئی شخص اوراد اور عبادت میں مشغول ہو اور اس دوران اس کے پاس کوئی حاجت مند آجائے تواسے لازم ہے کہ سب کام چھوڑ کر اس کی خد مت میں مشغول ہو جائے اور جس قدر ممکن ہوسکے اس کے کام میں کو شش کر ہے۔"[۴۶] ڈاکٹر عزیر عباس نے حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ:

"آپ نے حقوق اللہ کا لاز می عبادت اور حقوق العباد کو متعدی عبادت کا نام دیا ہے۔ انسان کو خلوق خدا کے ساتھ خوش اسلوبی سے پیش آنا اور خدمت خلق کرنا عبادت ہے۔ طریقت یا تصوف مصلی پر بیٹھنے، تسبیح کرنے یا موٹا جو تا پہن لینے کا نام نہیں ہے بلکہ طریقت یا تصوف خدمت خلق کا نام ہیں ہے۔ "[۲۶]

سلسلہ چشتیہ کے بزر گوں کے نزدیک اسلامی تصوف کا بنیادی مقصد صرف اور صرف خدمت خلق ہے۔ حضرت خواجہ معین الدین چشق اللّٰد کاولی بننے کانسخہ بیان فرماتے ہیں:

''اللہ تعالیٰ کی ایسی بندگی بجالائے جواس کے نزدیک تمام طاعتوں سے بہتر وافضل ہو، دریافت کیا گیا کہ وہ کون سی طاعت ہے فرمایا! مظلوموں اور عاجزوں کی فریاد کو سننا، ضعیفوں اور بیاروں کی حاجت روائی کرنااور بھوکوں کو کھاناکھلانا۔''[۴۸]

# 6. حكر انول سے لا تعلقى:

سلسلہ چشتیہ کی ایک بڑی خصوصیت یہ ہے کہ انہوںنے اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے لیے خاص کیا ہوا، ماسویٰ اللہ انہیں کوئی چیز پیند نہیں تھی۔اس لیے وہ گوشہ نشینی اختیار کرتے اور حکومتی امورسے دور رہتے۔ حکمر انوں سے ملناجلنا ناپیند فرماتے۔ ڈاکٹر سندھی کے مطابق:

"ایک دفعہ شیخ جمال الدین ہانسوی اور شیخ بدر الدین غزنوی حاضر خدمت تھے۔ تھم ہواساع شروع کرو!جب ساع شروع ہواتو حضرت بابا فرید اپنی جگہ سے اٹھے اور رقص کرنے گئے چنانچہ سات دن اور رات رقص کرتے رہے۔ جب نماز کا وقت ہو تا تو نماز اداکر کے پھر ساع میں مشغول ہوجاتے۔"[۲۲]

ڈاکٹر سندھی نے حضرت نظام الدین اولیاء کی تعلیمات ساع کاخلاصہ پیش کیاہے:

"ساع آواز کی ایک موزوں صورت ہے۔ اس لیے حرام نہیں ہے۔ اس سے تحریک قلب ہوتی ہے۔ اگر میہ تحریک یاد حق کے لیے ہے تو مستحب ہے۔ اگر فساد کی طرف ماکل ہوتو حرام ہے۔ ساع میں تین سعاد تیں حاصل ہوتی ہیں: انوار ، احوال اور آثار۔ تین عالم سے یہ سعاد تیں نازل ہوتی ہیں: ملک ، جبر وت اور ملکوت۔ تین چیزوں پر نازل ہوتی ہیں: ارواح ، قلوب اور جوارح۔ انوار عالم ملکوت سے ارواح پر ، احوال ، عالم جبر وت سے قلوب پر اور آثار عالم ملکوت سے جوارح پر نازل ہوتے ہیں۔ آثار کے نزول سے برنازل ہوتے ہیں۔ آثار کے نزول سے جسم میں حرکت پیدا ہوتی ہے۔ "[سم]

حضرت نظام الدین اولیاء نے ساع سے متعلق کچھ شر الطاکا ذکر کیا ہے کہ اگر ان کا خیال رکھاجائے تو ساع جائز ہے ورنہ جائز نہیں۔

- ساع سننے والا مر دہو، لڑ کا یا عورت نہ ہو۔
- 2. جوشعر سناجائے، وہ ہزلیات اور فواحش سے یاک ہو۔
  - 3. سننے والا صرف خدا کے لیے سنے۔
- 4. آلات ساع، مثلاً چنگ، رباب اور دوسرے مزامیر نہ ہوں۔ محفل ساع میں عور تیں نہ ہوں۔ [۴۴]

# 5. خدمت خلق:

سلسلہ چشتیہ کی ایک خصوصیت ہے ہے کہ ان بزرگوں نے خدمت خلق پر زور دیا ہے۔ چشتیہ بزرگوں کے نزدیک تزکیہ نفس اور تصفیہ قلب خدمت خلق کے بغیر ممکن نہیں۔ پر وفیسر خلیق نظامی نے سلسلہ چشتیہ کے تبلیغی پہلو کا ذکر کرتے ہوئے لکھاہے:

"خدمت خلق کا جذبہ معلم اخلاق کے فکر وعمل کا جزلائینفک بن جانا چاہیے۔ اس کے کسی عمل میں ظاہر داری، تضنع یا آورد کی آمیزش نہیں ہونی چاہیے۔اس کو خلق اللہ کی خدمت کے ذریعے

یا غنا کو حرام کہتے ہیں۔امام احمد بن حنبل اور امام شافعی کے نز دیک سماع یا غنامطلقاً حرام نہیں، شعیہ فقہ میں بھی کچھ فقہما ساع کو حرام سمجھتے ہیں اور کچھ فقہماء چند شر اکط کے ساتھ حلال کہتے ہیں۔[۳۷]

سید علی ہمدانی فرماتے ہیں:

"سائا ایک کیفیت ہے جو بغیر اختیار کے شدت جذبات سے پیدا ہوتی ہے اور ایک آگ ہے جو سوزِ عشق اور محبت الٰہی کو تیز تر اور شعلہ ور بنادیتی ہے۔ ساغ در حقیقت عشق سے وابستہ ہے اور عشق میں منطقی دلیل نہیں چلتی "۔[س]

حضرت خواجه نظام الدين اولياء فرماتے ہيں:

"ساع ایک موزوں آواز ہے اور موزوں آواز حرام کیسے ہوسکتی ہے، البتہ یہ ہے کہ ساع علی الاطلاق یعنی کلی طور پرنہ حلال ہے اور نہ حرام۔"[۳۸]

سلسلہ چشتیہ کے بزرگوں کی ساع سے دلچیپی رہی اور بڑے ذوق وشوق سے ساع کی محفلوں میں شریک ہوتے رہے۔ علاء نے اس وجہ سے ان کی مخالفت بھی کی، لیکن میہ بزرگ اس طریقہ پر قائم رہے اور ساع کو اپنے طریقہ کا جز قرار دیااور اسلامی تعلیمات کی روسے بھی اس کومباح جانا۔

ڈاکٹر اسلم فرخی حضرت نظام الدین اولیاء کے متعلق کھتے ہیں:

"حضرت سلطان المشائخ نظام الدين اولياء ساع كے دلد ادہ تھے۔"[۴۹]

ذیل میں چشتی بزرگوں کے ذوق وساع کا ذکر کیا جائے گا۔ اس ضمن میں حضرت قطب الدین بختیار کا کی فرماتے

ہیں:

"ساع میں کچھ ایسا ذوق ہے کہ مجھے کسی چیز میں لطف نہیں آتا، جتنا ساع میں آتا ہے۔ صاحب طریقت اور مشتاق حقیقت لوگوں کو ساع میں اس قشم کا ذوق حاصل ہو تاہے جیسا کہ بدن میں آگ لگ اٹھتی ہے اگریہ نہ ہو تا تولقا کیا ہو تا اور لقا کا لطف ہی کیا ہو تا۔"[۴۰]

حضرت بابا فرید الدین گنج شکر ساع سے متعلق فرماتے ہیں:

''اہل ساع میں جو بے ہوش ہوجاتا ہے وہ اسی الست بر بکم کی ندا کی بدولت بے ہوش ہوجاتے ہیں ۔ یہ وہی بے ہوشی ہے جو اس روز سے پائی جاتی ہے جو نہی دوست کا نام سنتے ہیں، حرکت، حیرت، ذوق اور بے ہوشی ان پر طاری ہو جاتی ہے یہ سب کچھ معرفت کی بدولت ہے۔''[اسم] حضرت نظام الدین اولیاء نے حضرت بابا فرید الدین گنج شکر کی سماع کی کیفیت کاذکر فرمایا ہے کہ: حضرت خواجہ نظام الدین کے دور مبارک میں مکارم اخلاق اور نسبت عشق کی تجلیات نے تاریک دلوں میں اجالا کیا۔ ماضی قریب میں حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کمی اور چمن چشت کے دیگر بزر گوں نے جمال احسان کوسلف صالحین کے انداز میں پیش کیا اور امانت عشق کو سینہ بہ سینہ منتقل فرماتے رہے۔ آج بھی ان بزر گوں کے جانشین اور خلفا اپنے اسلاف کے مانند نفوس کی اصلاح تزکیہ میں ہمہ تن مصروف ہیں۔

پروفيسر لطيف الله لکھتے ہيں:

"سلسلہ چشتیہ کا ختصاص"نسبت عشق"کا فروغ ہے جس کووہ ذکر مفرد کی کثرت اور تصور ذات کے انہاک سے حاصل کرتے ہیں۔"[۲۹]

سیر نورالحسن خان اسی بات کو دوسرے انداز میں بیان کرتے ہیں:

"بزرگان چشتیہ میں خاص نسبت علوی کا ظہور ہے اور فیض عینیت کہ علی منی و انامنہ اس سے عبارت ہے اور اس طریقے میں بہت ہے اور فنافی الشیخ کا یہی منشا ہے اور آپ کی نسبت عیسوی تقی تو اس نفخت فیہ من روحی کی مناسبت ہے کہ چشتیہ کا درد بے ساع آرام پذیر نہیں ہوتا۔"[۳۰]

سلسله چشتیہ کے اسی وصف کاذ کر کرتے ہوئے کپتان واحد بخش سیال رقمطر از ہیں:

"ویسے تو بر صغیر میں دیگر سلاسل مثلاً سلسلہ عالیہ قادریہ، سہر وردیہ، نقشبدیہ کے بزرگان دین نے بھی کافی لوگوں کی ہدایت و اصلاح میں حصہ لیالیکن دراصل سے ملک چشتیوں کا ورثہ ہے اور سلسلہ عالیہ چشتیہ کو بر صغیر میں جوعدیم المثال کا میابی حاصل ہوئی ہے وہ اس کا حصہ ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ نسبت چشتیہ یعنی شدید نسبت عشقیہ فطرت انسانی کے عین مطابق ہے۔"[۳]

#### 3. ساعكارواح:

ساع اہل لغت کے مطابق مصدر ہے جس کے معنی سننے کے ہیں۔[۳۲] لیکن اصطلاح میں اچھی آواز ، سرور ، وجدو حال اور سرور ور ور قص کے بھی ہیں۔ اسے غنا بھی کہتے ہیں اور موسیقی بھی۔[۳۳] ساع فتح سے یعنی زبر سے سننے کے معنی میں ہے اور کسرہ سے یعنی زبر سے فارسی زبان میں سرور و نغمہ کے ہیں۔[۳۳] ساع ایک کیفیت ہے جو حق تعالیٰ کی جانب سے دل پر ورار د ہوتی ہے۔ دل کو احوال غیب بتاتی ہے اور عہد ازل' الست بر بکم "کی یاد دلاتی ہے۔ ول کو احوال غیب بتاتی ہے اور عہد ازل' الست بر بکم "کی یاد دلاتی ہے۔[۳۵] صوفیہ ساع کو رقص روح بھی کہتے ہیں۔ وہ رقص جو انسان کی روح کو ہویت حقیقت کی فضامیں پہنچادیتی ہے۔

صوفیہ میں ساع کا آغاز تیسری صدی ہجری سے ہوا۔ ساع اسلام میں متنازعہ فیہ ہے۔ پچھ فقہاء ساع کو حرام کہتے ہیں، پچھ بدعت سبچھتے ہیں اور پچھ جائز خیال کرتے ہیں۔امام ابو حنیفہ کے نزدیک گانا یاساع حرام ہے،امام مالک بھی ساع

ڈاکٹر نصیر احمد ناصر خانقاہی نظام پر تبصرہ فرماتے ہیں:

"خانقاہی نظام اس اعتبار سے ایک عالمگیر جمالیاتی، انقلابی تحریک ہے کہ اس کا مقصد تزکیہ نفس و تصفیہ قلب کے ذریعے افراد نسل انسانی کی کایا پلٹ دینا ہے۔"[۲۵]

جبکہ عبدالغفور غوری کے نزدیک:

"اگر صوفیه باطنی اصلاح وتربیت ، تزکیه نفس اور عبادات پر توجه نه دلاتے تو اسلام محض ایک سیاسی پروگرام بن جاتا۔"[۲۷]

بر صغیر پاک وہند میں سلسلہ چشتیہ کو مقبولیت حاصل ہوئی۔ دراصل سلسلہ چشتیہ میں کئی الیی خصوصیات تھیں جن کے لیے بر صغیر کے حالات خاص طور پر ساز گار تھے۔ان میں سے چند خصوصیات کاذکر مندر جہ ذیل ہے:

#### 1. اخلاقی اقدار:

مشائخ چشت کے اصلاحی پر وگرام کا مر کزی نقطہ محور تعلیم اخلاقی تھا۔ وہ اس کو کار نبوی سیجھتے تھے اور دن رات اسی کوشش میں رہتے تھے کہ انسان کے اخلاق ذمیمہ کو دور کرکے اس کی شخصیت کو جلادی جائے۔

پر وفیسر خلیق احمد نظامی، حضرت نظام الدین اولیاء کی خانقاه کا تذکره کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ان کی خانقاہ میں انسانی دلوں نے اس طرح راحت و سکون حاصل کیا جیسے کوئی تھکا ہارا تمازت آفتاب سے خستہ جان اور ٹھنڈے سابیہ دار در خت کے نیچے بیٹھ کر فرحت واطمینان کاسانس لیتا ہے۔ان کامقصد عوام کے ذریعے کوئی سیاسی انقلاب لانانہ تھا بلکہ انسانی ہمدر دی کی بنیاد پر بندگان خدا کی خدمت اور ان میں اخلاقی وروحانی انقلاب پیدا کر کے اسلام کی اساسی اقدار کی حفاظت مقصود تھی۔"[۲۷]

سلسلہ چشتیہ کی بڑی خصوصیت اور امتیازی شان میہ ہے کہ سب سے پہلے اسلامی تعلیم کی تنظیم و تبلیغ کی بنیاد ہندوستان میں اس کے ذریعہ ہوئی کہ اس زمانہ میں قرآنی علوم کی پوری قوت کے ساتھ چھان بین کی جاچکی تھی۔ حدیثوں کی تنقیح ہوچکی تھی۔ فقہ کے اصول ضبط کر لیے گئے تھے اور دماغی ورزشوں کے لیے عقلی و ادبی علوم کے دروازے کھل چکے تھے۔ لہذا ہندوستان میں چشتیوں نے سارازور عمل و اخلاق پر صرف کیا۔ یہی ان کی تعلیم کالب لباب ہے اور یہی ان کی بالغ نظری کا ثبوت ہے جس کی وجہ سے ولایت ہندگی روحانی تربیت ان کے سپر دہوئی۔[۲۸]

#### 2. نسبت عشق:

سلسلہ چشتیہ کی ایک خصوصیت "نسبت عشق''کا فروغ ہے جس کو وہ ذکر مفرد کی کثرت اور نضور ذات کے انہاک سے حاصل کرتے ہیں۔ حضرت نصیر الدین چراغ دہلی کو اپنے سلسلہ کا کام انتہائی مشکل حالات میں کرنا پڑا کیونکہ اس دور میں ملک کے سیاسی حالات تبدیل ہور ہے تھے اور حکمر انوں کے مذہبی رحجانات بھی بدل رہے تھے۔ ایسے دور میں روحانی نظام کو چلانے کے لیے بڑی فکری اور عملی صلاحیتیں در کار تھیں۔ حضرت چراغ دہلی ایک مضبوط چٹان کی طرح اپنی جگہ پر قائم رہے اور ہمت واستقلال کے ساتھ کام کرتے رہے۔ باد مخالف کے بہت سے تیز و تند جھو کئے آئے اور سلطان وقت محمد بن تغلق نے انہیں طرح طرح سے پریثان بھی کیالیکن آپ نے اپنے مشن کو جاری رکھا۔ [۲۳]

حضرت شیخ نصیر الدین چراغ دہلی کے بعد چشتہ سلسلہ کا مرکزی نظام در ہم ہر ہم ہوگیا تھا اور صوبوں میں مرکز سے غیر متعلق خانقابیں قائم ہوگئیں تھیں۔ حضرت سید مجمد گیسو دراز، حضرت نور قطب عالم، علامہ کمال الدین اور دیگر مثاہیر نے سلسلہ کی تبلیغ واشاعت میں بڑی جدوجہد کی تھی۔ لیکن سلسلہ کوایک" کل ہند ادارہ"کی حیثیت سے زندہ نہ کر سکے تھے۔ مرکزیت کے فنا ہوجانے سے سلسلہ کے نظام کی اساس وبنیاد ہی بدل گئی تھی۔ حضرت شاہ کلیم اللہ نے سلسلہ چشتہ کے بر تبلیغ واشاعت اور اصلاح و سلسلہ چشتہ کے بر تبلیغ واشاعت اور اصلاح و تربیت کاکام شروع کر دیا۔ انہوں نے ملک کے دور دراز علاقوں میں اپنے خلفاء بھیج اور ان کے ذریعے ایک گرتی ہوئی موسائی کو انتشار و ابتری سے بچایا۔ حقیقت یہ ہے کہ سلسلہ چشتہ کی نشاۃ ثانیہ حضرت شاہ کلیم اللہ کی وجہ سے ہوئی۔ [۲۴]

# سلسله چشتیه کی خصوصیات

بر صغیر پاک وہند میں سلسلہ چشتیہ حضرت خواجہ معین الدین چشتی کے ذریعے رائج ہو ااور مخلف علاقوں میں پھیل گیا۔ بے شار لوگ آپ کی شخصیت اور تبلیغ سے متاثر ہو کر شرف بہ اسلام ہوئے اور کئی مسلمان راہ راست پر آئے۔ اگرچہ آپ کی آمد سے قبل کچھ چشتی بزرگ بر صغیر میں تشریف لاچکے تھے لیکن حقیقت میں یہ سلسلہ بر صغیر میں حضرت خواجہ کے ذریعہ ہی جاری ہو ااور اس کو فروغ حاصل ہوا۔

چشتی بزرگوں کی تبلیغ اور تعلیم کی وجہ سے لوگ مسلمان ہونے گئے اور ان کی رشد وہدایت سے کفر کااند هیرا دور ہونے لگا۔ گر اہیاں ختم ہونے لگیں، اونچ تنج اور ذات پات کی تفریق اور تمیز سے انسانوں کو نجات ملنے لگی۔ انسان اپنے شرف اور شان احترام انسانیت سے روشناس ہوا۔ ہندوستان اسلام کے نور سے منور ہوا اور ایک صالح اور صحت مند معاشرہ وجود میں آیا۔ چشتی بزرگوں کی محنت سے لوگوں کو خود شاسی اور خداشناسی کا عرفان حاصل ہو ااور ایک تاریک دور کا خاتمہ ہو اور اس معاشر سے پر کاری ضرب لگی جس کی بنیاد انسانیت سوز روایات، حیاسوزی، انسانی قربانی اور طبقاتی تقسیم پر رکھی ہوئی تھی۔ اس مقصد کے لیے صوفیائے کر ام نے خانقابیں قائم کیں جہاں لوگوں کے تزکیہ نفس اور تصفیہ قلب کا اہتمام کیا جاتا ہے۔

گوشے میں پھیلا دیا۔ ان کی پاک باطنی ، روحانی عظمت ، کردار کی بلندی اور درد مندی خلق نے چشتیہ سلسلے کی مقبولیت کو چار چاند لگا دیئے اور ان کے ذریعے چشتیہ نظام اصلاح و تربیت نے ایک مستقل ادارہ کی شکل اختیار کرلی۔ وہ نامساعد حالات میں لوگوں کو حق پر قائم رہنے کی اور خدا تعالی سے سچی وابستگی پیدا کرنے کی تلقین کرتے اور اس کے وجود کو حاضر ناظر جان کر اپنی زندگی کو سنوار نے اور حق کو باطل سے علیحدہ شاخت کرنے کی اہمیت پر زور دیتے۔ بابا فرید مذہب کی ظاہر کی رسومات ، ظاہر داری اور منافقت کے خلاف شے۔ ان کی نظر میں ایسی عبادت، تنبیح، مصلی، جج اور جسمانی پاکیزگی جو انسان میں محبت، مدردی اور خلوص پیدانہ کرسکے ، بے فائدہ ہیں۔[21] آپ کے مریدین کا ایک ایسا طبقہ تیار ہو گیا جس نے ملک کے گوشہ میں چشتیہ سلسلہ کی خانقاہیں قائم کر ادیں۔

حضرت بابافرید کے بعد حضرت شیخ نظام الدین اولیاء نے بر صغیر میں سلسلہ چشتیہ کو معراج کمال تک پہنچایا۔ نصف صدی سے زیادہ دبلی میں ان کی خانقاہ ار شاد و تلقین کا مر کز اور رشد و ہدایت کا سرچشمہ بنی رہی ، ملک کے گوشتہ گوشہ سے لوگ پروانوں کی طرح وہاں جمع ہوتے تھے اور عشق الٰہی کی تپش اور خدمت خلق کا جذبہ لے کر واپس جاتے ہے۔[1۸]

حضرت خواجہ نظام الدین نے بیعت عام کا دروازہ کھول رکھا تھا۔ وہ گنہگاروں کو خرقہ پہناتے تھے اور ان سے توبہ کراتے تھے۔ سب مرید خود کو حضرت خواجہ کا مرید اور خادم سمجھتے تھے۔ اس لیے ناکر دنی باتوں سے پر ہیز کرتے تھے۔ آپ کی وجہ سے سلسلہ چشتیہ خوب پھیلا اور ملک کے ہر حصہ پر پہنچ گیا۔ تقریباً پچاس سال تک انسانی دلوں نے اس طرح ان کی خانقاہ میں راحت و سکون حاصل کیا جیسے کوئی تھکا ہارا مسافر تمازتِ آفتاب سے خستہ جان، ٹھنڈے اور سایہ دار در خت کے نیچے بیٹھ کر فرحت و اطمینان کا سانس لیتا ہے۔ [19] حضرت نظام الدین کی خانقاہ کا دروازہ ہر وقت کھلار ہتا تھا۔ امیر وغریب، عارف و عامی، شہری اور دیباتی، بوڑھے اور بیچ سب ہی ان کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے۔ [۲۰] آپ کی کو ششوں سے چشتیہ سلسلہ کے اثر ات ہندوستان کے ہر ہر حصہ میں پہنچ گئے۔ "گزار ابرار "میں لکھا ہے: آپ کی کو ششوں سے چشتیہ سلسلہ کے اثر ات ہندوستان کے ہر ہر حصہ میں پہنچ گئے۔ "گزار ابرار "میں لکھا ہے: آپ کی بارگاہ خلافت سے و قباً فو قباً جو نئے خلیفہ روانہ ہوتے تھے ، اُن کی فیض پاشی سے ہند کا ہر مکان اور ہر قطعہ زمین ہدایت آباد شعا"۔ [17]

حضرت شیخ نظام الدین اولیاء کے بعد چشتیہ سلسلہ کے مرکزی نظام کو حضرت شیخ نصیر الدین چراغ دہلی نے سنجالا۔ حضرت میں اپنے پیرومر شد شیخ نظام الدین کی بہت سی خوبیاں موجود تھیں۔ صاحب''سیر الاولیاء'' کھتے ہیں۔ ''جوخو شبو سلطان المشائخ کی مجلس میں آتی تھی، ویسی ہی خوشبو شیخ نصیر الدین محمود کی مجلس سے کا تب حروف کے مشام جان تک پہنچتی ہے۔''[۲۲]

"It was introduced into India in 1192 by Khawajah Muinal-Din-Chishti of Sistan."[10]

"اسے (سلسلہ چشتہ) کوخواجہ معین الدیں چشتی نے ۱۱۹۲ء میں ہندوستان میں متعارف کروایا۔" شیخ عبدالحق محدث دہلوی رقمطر از ہیں کہ ''آپ (حضرت معین الدین اجمیری) برصغیر پاک و ہند میں بڑے بڑے مشاکنے کے سرحلقہ اور سلسلہ چشتہ کے بانی ہیں۔"[۱۱] جبکہ عظمت ناز کے مطابق آپ کو ہندوستان میں سلسلہ چشتہ کاسر دارماناجا تاہے۔[۱۲]

اس زمانے میں یہال رائے پتھورا (پر تھوی راج) کی حکومت تھی۔ اسنے حضرت خواجہ کی راہ میں بہت مشکلات پیدا کیں۔ آپ پر اور آپ کے ساتھی اللہ تعالی پر توکل کرتے ہوئے نامساعد حالات کو بر داشت کرتے رہے یہان تک کہ شہاب الدین مجمد غوری نے رائے پتھورا کو شکست دے کر ہندوستان میں مسلم حکومت قائم کی۔ اس دوران یہ صوفیانہ دبستان کافی مقبول ہو چکا تھا جس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ ہندوستان کے مخصوص ساجی حالات میں جہال رقص وموسیقی فرہب کا حصہ تھا، چشتیہ بزرگ نہ صرف رقص وساع کی اجازت دیتے تھے۔ [۱۳]

يا كستان مين صوفيانه تحريكين "كامصنف لكهتاب:

"حضرت خواجہ معین الدین اجمیری کے برصغیر پاک وہند میں آمدسے قبل کچھ چشتی بزرگ یہاں تشریف لاچکے سے لیکن حقیقت میں صحیح معنیٰ میں یہ سلسلہ برصغیر پاک وہند میں حضرت خواجہ صاحب کے ذریعہ ہی جاری ہوااور اس کو فروغ حاصل ہوا۔"[۱۴]

حضرت خواجہ معین الدین اجمیری نے مرکز کفرمیں'' چشتیہ سلسلہ ''کاجو پو دالگایا تھااس نے بڑے برگ وہار دیے اور چند برسوں میں برصغیر کے اِس سرے سے اُس سرے تک اس کااثر و نفوذ پھیلتا چلاگیا۔

"سير الاولياء"ك مؤلف نے آپ كو"نائبرسول الله في الهند" كھاہے۔

"حضرت معین الدین اجمیری کے بعد چشتیہ سلسلے کی قیادت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی کے حصے میں آئی جنہوں نے دبلی کو اینام کز بنایا۔"[13]

پروفیسر خلیق احمد نظامی رقمطراز ہیں:

' نخواجہ قطب الدین بختیار کا کی نے شالی ہندوستان میں چشتیہ سلسلے کو پھیلانے کی کوشش کی اور مدت العمر اپنے پیروم شدکے اصولوں پر سختی سے عامل رہے۔''[۱۲]

چشتیہ کمتب فکر کی مرکزی قیادت خواجہ بختیار کا کی کے بعد بابافرید گنج شکر کوملی۔ بابافرید دارالسلطنت دہلی کوخیر باد کہہ کر پنجاب میں اجود ھن (یا کپتن ) آگئے جہاں انہوں نے چشتیہ تعلیمات کو پنجاب اور شالی ہندوستان کے گوشے

# سلسله کی وجه تسمیه:

اس سلسلہ کوچشتی کہنے کی گئی وجوہات بیان کی جاتی ہیں۔اس سلسلہ کے بانی (سلسلہ چشتیہ کی نسبت جن کی طرف کی جاتی ہے) خواجہ ابواسحاق شامی ہیں۔ آپ خراسان کے ایک مشہور شہر '' چشت "میں پیدا ہوئے جہاں آپ کی قیادت میں پچھ بزرگان دین نے روحانی اصلاح و تربیت کا ایک بڑا مرکز قائم کیا جے بعد میں غیر معمولی شہر ت حاصل ہوئی اور وہ دوروحانی نظام ہی مقام کی نسبت سے '' چشتیہ ''کہلانے لگا اور جہاں سے جو شخص تربیت پاکر جاتاوہ '' چشتی ''کہلاتا تھا۔ [۴] سلسلہ چشتیہ کی وجہ تسمیہ کے حوالے سے ایک روایت بیہ بیان کی جاتی ہے کہ حضرت ابواسحاق شامی نے جب کسی سلسلہ چشتیہ کی وجہ تسمیہ کے حوالے سے ایک روایت بیہ بیان کی جاتی ہے کہ حضرت ابواسحاق شامی نے جب کسی بزرگ سے بیعت ہونے کا ارادہ کیاتو چالیس روز متواتر استخارہ کیا۔ غیب سے آواز آئی کہ حضرت خواجہ مشاد علودینوری کی خد مت میں حاضر ہوئے کی خد مت میں حاضر ہوئے۔ حضرت خواجہ مشاد علودینوری نے آپ سے پوچھا''تہمارا کیا نام ہے ؟ ''خواجہ ابو اسحاق نے عرض کیا'' ابواسحاق شامی 'حضرت خواجہ مشاد علودینوری نے آپ سے پوچھا''تہمارا کیا نام ہے ؟ ''خواجہ ابو اسحاق نے عرض کیا'' ابواسحاق شامی 'حضرت خواجہ نے فرمایا، آج سے لوگ تم کو ابواسحاق چشتی کہیں گے۔ چشت کی اصحاق تے گیا اور جولوگ تمہارے سلسلہ میں داخل ہوں گے ''چشتی ''کہلائیں گے۔ [۵]

کہتے ہیں کہ ایران اور افغانستان کے بعض علاقوں میں طلوع اسلام کے بعد بھی آتش پرستی جاری رہی۔ چنانچہ بعض اہل اللہ نے آتش پرستوں کی طرف اپنی توجہ مبذول کی تاکہ انہیں گر اہی کی دلدل سے نکال کر دین حق میں لایا جائے ان مر دان حق کی جدو جہد سے بے شار آتش پرست مشرف با اسلام ہو گئے۔ یہ لوگ اپنے شیوخ کو (جن کی بدولت انہیں ہدایت نصیب ہوئی) ازر اہ احترام "چشتی" کہنے گئے۔"چشتی "آتش پرستوں کے معبود کا اسم صفت ہے بدولت انہیں ہدایت نصیب ہوئی) ازر اہ احترام "چشتی "کہنے گئے۔"چشتی "آتش پرستوں کے معبود کا اسم صفت ہے اور اس کے معنی ہیں "عرفان الہی "اسی نسبت سے ان بزرگوں کے خلفاء اور مرید بھی "چشتی "کے لقب سے مشہور ہوگئے۔[۲]

## برصغير مين سلسله چشتيه کي آمد:

چشتیہ سلسلے کا آغاز دسویں صدی عیسوی میں ہوااور محمود غزنوی کے حملوں کے دوران اس روایت کے بہت سے علمبر دار بزرگ پنجاب میں آگر بس گئے۔[2] تاہم اس سلسلے کا با قاعدہ آغاز حضرت معین الدین اجمیری سے ہوااور اسلامی حکومت کے اتبدائی دور میں اس مکتب فکر کو بہت زیادہ ثقافتی، سیاسی اور روحانی اجمیت حاصل ہوگئی۔[۸] بروفیسر لطیف اللہ کے مطابق حضرت خواجہ معین الدین حسن سنجری اپنے شنخ خواجہ عثمان ہرونی کے حکم کے مطابق وارد ہند ہوئے اور اجمیر کو اپنامستقر بنایا۔[۹]

An Introduction to the History of Sufism میں ککھاہے:

کرام کو مبعوث فرمایا، نبوت و رسالت کا سلسله جاری کیا اور شریعتیں اور کتابیں نازل فرمائیں تا کہ انسانوں کی اصلاح و تربیت کا عمل ممکن ہوسکے۔ اسلام وہ آفتاب در خشاں ہے جس نے مطلع عالم پر طلوع ہو کر ہر قسم کی تاریکیوں کو کا فور کر دیا۔ اس دین قیم کی تبلیغ واشاعت بڑا اہم فریضہ ہے جو امت محمد یہ کو سونیا گیا ہے اور امت محمد یہ کو بہترین امت ہی اس لیے قرار دیا گیا ہے کہ اسے تبلیغ و اشاعت دین کی ذمہ داری سونی گئی ہے ۔ لہذا ایک ایسا گروہ تیار کر ناپوری امت کا اجتماعی فریضہ ہے، جس کا علم و عمل، ظاہر و باطن اور قول و فعل آتاے دو جہان، سرور کا کنات محمد رسول الله منابیق آپ اسلام کی اسوئہ حسنہ کا عکس جمیل ہو، جب ہم تاریخ کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں صوفیاء کرام کا ایک گروہ ملتا ہے جو دین اسلام کی تبلیغ و اشاعت کو اپنی زندگی کا نہایت مقدس فریضہ سمجھتے اور اسے سرانجام دینے کے لیے سر توڑ کو شش کرتے ہیں تو شمیں صوفیاء کے کئی گروہ وجو دمیں آئے جن میں سے ایک۔''سلسلہ چشتیہ "ہے۔

سلسلہ چشتہ کا آغاز امیر المومنین حضرت علی سے ہوتا ہے۔ مشہور روایات کے مطابق حضرت علی نے حضرت خواجہ حسن بھری کو برصغیر پاک وہند کے بیشتر لوگ محض ایک صوفی بزرگ کی حیثیت سے جانتے ہیں مگر جن کی نگاہیں تاریخ آشاہیں وہ اس رازسے بھی واقف ہیں کہ حضرت حسن بھری ایک عظیم محدث سے وارد درجہ امامت پر اس طرح فائز سے کہ امام اعظم حضرت ابو حنیفہ اور حضرت امام مالک بھی آپ کا بہت احترام کرتے سے۔ حضرت حسن بھری سلسلہ چشتہ کو دنیا میں فروغ حاصل ہوا۔ اور جب آپ ہم محرم اااھ / کابریل ۲۹ کے [۱] کو اس دنیاسے رخصت ہونے گئے تو آپ نے حضرت شخ عبد الواحد بن زید کو خرقہ خلافت عطاکرتے ہوئے نصیحت فرمائی کہ اس عظیم امانت کی حفاظت کرنا ورنہ بروز حشر اللہ کے سامنے بڑے شرم سار ہوگے۔ حضرت شخ عبد الواحد بن زید کے اس عظیم امانت کی حفاظت کرنا ورنہ بروز حشر اللہ کے سامنے بڑے شرم سار موالہ نصیحت فرمائی کہ اس عظیم امانت کی حفاظت کرنا ورنہ بروز حشر اللہ کے سامنے بڑے شرم سار موالہ دونے ۔ حضرت شخ عبد الواحد بن زید کے اس موالہ اس محمولت زیر خاک سوگیا مگر جانے سے پہلے خرقہ فضیل بن عیاض کو منتقل ہوگئی۔ پھر کے ۱۸ سے ۱۸ سے میں یہ شہنشاہ معرفت زیر خاک سوگیا مگر جانے سے پہلے خرقہ خلافت حضرت ابراہیم بن ادھم کو منتقل ہوگیا۔

حضرت ابراہیم بن ادھم جب دنیا سے رخصت ہوئے تو وفات سے چندروز پہلے آپ نے حضرت حذیقہ مرعثی کو خرقہ خلافت پہنایا۔ حضرت حذیقہ مرعثی کے پیران چشت کا خرقہ حضرت ہمیرہ بھری کو منتقل کیااور عالم خاکی سے عالم بالا کی طرف تشریف لے گئے۔ حضرت ہمیرہ بھری نے سلسلہ چشتیہ کی یہ امانت حضرت شخ مشاد علو دینوری کے سپر دکی اور سفر آخرت پر روانہ ہو گئے شخ مشاد علو دینوری نے وفات سے قبل پیران چشت سے حاصل کر دہ روشنی حضرت ابو اسحاق شامی کو منتقل کر دی۔ [۲] پروفیسر خلیق احمد نظامی کے مطابق حضرت خواجہ ابو اسحاق شامی پہلے بزرگ ہیں جن کے اسم گرامی کے ساتھ چشتی کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ [۳]

# تصوف میں سلسلہ چشتیہ کا تعارف اور خصوصیات

#### (Introduction and Characteristics of the Chishtia Chain in Sufism)

\* ڈاکٹر محمہ جمیل

"Tasawuf" is the name of a spiritual system of Islam. By which one offers his submissions (Namaz, Roza, Hajj, Zakat) according to the Quran and Sunnah by the core of heart and takes cares of others man's right i.e. creature's service, to treat the people with good behavior and to prefer others on ourselves. Likewise, which practices and drills are done in Tasawuf, there means also that to remove the curtains of negligence from the heart, and man can get recognization of himself, by which he can get the will and closeness of Allah Almighty. For this purpose, so many chains came into being in Tasawuf. Among them, one is the "Chishtia" Which is associated with Hazrat Ali (R.A). The founder of this chan is Khwaja Abu Ishaq Shami. In the sub-continent, the proclamation of this chain owes to Hazrat Khwaja Moeen-ud-din Chishti Ajmeri, Hazrat Khwaja Qutab-ud-din Bukhtyar Kaki, and Hazrat Farid-uddin Ganj Shakar. As the matter is about the preachings and the proclamation of Islam in the sub-continent, these Chishti saints played a very important role. Countless people embraced Islam by the effect of the preaching of these saints, and many Muslims reformed themselves. In this article, the introduction and characteristics of this Chishti Chain have discussed negligence.

Key Words: Tasawuf, Chichtia, Moeen ud Din, Tazkia, Purity.

اللہ تعالیٰ نے انسان کو اپنی رحمت وشفقت سے صرف پیدائی نہیں فرمایابلکہ صحیح اور غلط راستے بھی اس کے سامنے متعین کر دیے ہیں تاکہ وہ اپنی زندگی اطاعت اللی و شریعت اسلامی کے تحت گزارے اور دنیوی وآخری فلاح کا مستحق بن سکے مگر چو نکہ انسان طبعاً کمزور اور بھولنے والا پیدا ہواہے اس لیے بار بار راہِ راست سے بھٹک جاتا ہے۔اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی بھلائی، گر اہ لوگوں کی ہدایت اور پیغام حق کی تبلیغ کے لیے مختلف ادوار میں اس روئے زمین پر اپنے انبیاء

<sup>\*</sup> ليكچرار گورنمنٹ علامہ اقبال پوسٹ گریجویٹ كالج، سالكوٹ

### سورة المائده کے مخصوص مضامین تفییر الاکلیل فی استنباط التنزیل کی روشنی میں

- - 30. رازي. فخر الدين. امام، مفاتيج الغيب. معروف بتفسير الكبير. ج: 11ص: 346
    - 31. قرطبي، أبوعبد الله محمد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، ج:6ص: 147
  - 32. بخارى، محمد بن اساعيل، الصحيح للخارى، كتاب الانبياء، باب خلق آدم، قد يمي كتب خانه، كرا چي: 5:1 ص: 468
    - 33. كتاب مقدس، عهدنامه قديم، كتاب پيدائش، انسٹيوشن بائىبل، جرمنی،، 6،2015، 9،6، عن: 333
- 34. ابن ماجه محمد بن يزيد، السنن، كتاب الإيمان، مَاكِ مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً، سِن، قديمي كتب خانه، كراجي: ص: 81

# حواشى وحواله جات

- 1. السيوطي، جلال الدين، كتاب التحدث بنعمة الله، المطبعة العربية الحديثة ، قابره: 1975، ص: 12
- 2. السيوطي، جلال الدين، حسن المحاضرة في اخبار مصر والقاهرة ، دارابن حزم ، بيروت: سن ، ص: 282
- 3. السيوطي. جلال الدين. عبدالرحمان، مقدمه الانقان في علوم القرآن. كوئيه، مكتبه المعروفيه. سن. ج: 2ص: 183
  - 4. پنجاب یونیور سٹی، اردودائر ومعارف اسلامیہ ، دانش گاہ پنجاب، لا ہور:2006ءج: 11، ص:537
    - 5. اردودائره معارف اسلامیه، ج: 11، ص: 537
    - 6. حريري. غلام محمر، تاريخ تفيير ومفسرين. فيصل آباد: ملك سنز ايندُ پبلشر ز. 1999. ص: 229
  - 7. سيوطي، جلال الدين، عبدالرحمان، 1981،الا كليل في استنباط التنزيل، درالكتب العلميه، بيروت: ص: 5
    - المائده:5/112.
    - 9. مودودي، ابولا على، سير، تفهيم القرآن، لا بور: اداره ترجمان القرآن، سن، ج: 1ص: 434
      - 10. ابن كثير، اساعيل بن عمر، تفسير القرآن العظيم، دارالطيبه، 1998، ج: 30:
      - 11. عثماني، محمد شفيع، مفتى، معارف القرآن، كراچى: ادارة المعارف، 1978، ح: 30 س: 10
        - 12. سيوطي، جلال الدين، عبد الرحمان، الإكليل في استنباط التنزيل، ص: 5
- 13. قرطبي، أبوعبدالله محمد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن، دار عالم الكتب، بيروت: 1423، 2003ء، ج:6ص: 37
  - 14. قاضى ثناءالله، تفسير مظهري، كوئية: مكتبه رشيديه، سن، ج: 2ص: 265
  - 15. مودودي، ابوالا على، تفهيم القر آن، سيد، ترجمان القر آن، لا مور: سن، ج: 1ص: 438
    - 16. مودودي، ابوالا على، سير، تفهيم القر آن، ترجمان القر آن، ج: 1ص: 439
    - 17. سيوطي، جلال الدين، عبد الرحمان، مقدمه الاكليل في استنباط التنزيل، ص: 107
      - 18. سورة المائده: 5/3
      - 19. سورة البقره: 29/2
      - 20. سورة الجاثية: 13/45
- 21. البيبقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، السنن الكبرى، مجلس دائرة المعارف، حيدرآ باد وكن، 1344هـ، ج: 9ص: 330
  - 22. دار قطنی، عمر بن محمد، سنن الدار قطنی، كتاب الرضاع، بيروت: درالمعرفه، 1386 ج: 40:
  - 23. مسلم بن حجاج، صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، ح: 5133، قديمي كتب خانه، كراچي : ج: 2ص: 149
    - 24. سغدى، على بن حسين، النتف في الفتاوي، مكتبه قر آن والسنه، پيثاور: سن، ص:150
      - 25. سغدي، على بن حسين، النتف في الفتاوي، ص: 151
      - 26. سيوطي، جلال الدين، عبد الرحمان، مقدمه الاكليل في استنباط التنزيل، ص: 110
  - 27. رازي. فخر الدين. امام، مفاتح الغيب. معروف بتفسير الكبير. دار لفكر، بيروت: 1981 ج: 11 ص: 346
    - 28. درياآبادي. مولاناعبد الماجد، تفسير ماجدي، تاج مميني لميثله، كراچي: 1995ء، ص: 211

مد د کرتا ہے وہ در حقیقت انسانیت کا حامی ہے ، کیونکہ اس میں وہ صفت پائی جاتی ہے جس پر انسانیت کے بقاء کا انحصار ہے۔

اس پورے بحث کاخلاصہ یہ ہوا کہ سورہ المائدہ کے مرکزی مضمون اوراس سورت کامحور فقہی احکام عقائد، عبادات ومعاملات، شکار کے مسائل اور مناسک جج ہیں، ایک اہم مسئلہ جو یہاں بیان ہواہے وہ شعائر کاہے، شعائر کسی قوم کے خاص اورامتیازی علامات ہوتے ہیں جو کہ ہر قوم وملت کی الگ الگ ہوتے ہیں، جہاں تک بات ہے شعائر اللہ کا توشعائر اللہ محض اسلامی اقدار کے علامات اورامتیازات ہوتے ہیں، جیسے کہ نماز، مسجد، بیت اللہ، احرام وغیرہ۔

یہاں اس مخصوص مقام پر شعائر اللہ کے احترام کا بیہ حکم اس زمانہ میں دیا گیا تھا جبکہ مسلمانوں اور مشر کین عرب کے در میان جنگ بریا تھی،اس وقت تھم دیا گیا کہ بیرلوگ مشرک ہی سہی، تمہارے اوران کے در میان جنگ ہی سہی، گر جب بیہ خدا کے گھر کی طرف جاتے ہیں توانہیں نہ چھیڑ و، حج کے مہینوں میں ان پر حملہ نہ کرو، خدا کے دربار میں نذر کرنے کے لیے جانوریہ لیے جارہے ہوں ان پر ہاتھ نہ ڈالو ، کیونکہ ان کے بگڑے ہوئے مذہب میں خدایر ستی کا جتنا حصہ باقی ہے وہ بجائے خو د احتر ام کامشحق ہے نہ کہ ہے احتر امی کا ،اس کے بعد حلال وحرام جانوروں کی تفصیل ذکر کر دی گئی ہیں، حلال جانوروں میں گائے ، بیل ، بھینس ، اُونٹ ، بکر ا ، بکری ، د نبی کا شار ہو تاہے ، گھوڑا امام صاحب کے مذہب میں مکروہ ہے جبکہ صاحبین اورامام شافعی کے یہاں بغیر کراہیت کے حلال ہے، امام شافعی کے یہاں خچر اوریالتو گدھا بھی حلال ہے، وحشی جانوروں میں جنگلی گدھا، ہرن حلال ہیں، در ندوں میں شیر ، چیتا، لومڑی، گدڑ، خزیر، کتا، جنگلی اور گھریلوبلی اورریچھ حرام ہے، پر ندول میں ہروہ پرندہ حرام ہے جو پنجوں سے شکار کر تاہو، حشرات الارض (کیڑے مکوڑے) امام ابوحنیفة کی ند بب میں تمام کے تمام حرام ہے جبکہ امام شافعی انہیں مع الکر اہیت جائز سمجھتے ہیں، جہال تک بات ہے سمندری حیات کا توسمندر کے تمام جانور حرام ہے سوائے مچھل کے جبکہ امام شافعی اور مالک اسے جائز سیجھتے ہیں۔ آخر میں ہابیل اور قابیل کے واقعہ سے مستنط قاعدے کا تذکرہ فرمایا کہ دنیامیں نوع انسانی کی زندگی کابقا منحصر ہے اس بات پر کہ ہر انسان کے دل میں دوسرے انسانوں کی جان کا احتر ام موجو د ہو اور ہر ایک دوسرے کی زندگی کے بقاءو تحفظ میں مد د گار بننے کا جذبہ رکھتا ہو۔ جو شخص ناحق کسی کی جان لیتا ہےوہ صرف ایک ہی فردیر ظلم نہیں کر تا بلکہ یہ بھی ثابت کرتاہے کہ اس کا دل حیات انسانی کے احترام اور جمدر دی نوع کے جذبہ سے خالی ہے ، لہذاوہ یوری انسانیت کا د شمن ہے، کیونکہ اس کے اندروہ صفت یائی جاتی ہے جو اگر تمام افراد انسانی میں یائی جائے تو یوری نوع کا خاتمہ ہو جائے، اس کے برعکس جو شخص انسان کی زندگی کے قیام میں مدد کر تاہے وہ در حقیقت انسانیت کا حامی ہے، کیونکہ اس میں وہ صفت یائی جاتی ہے جس پر انسانیت کے بقاء کا انحصار ہے۔

حدیث نبوی صلی الله علیه واله وسلم میں بھی یہ مضمون ایک جگه آیا ہے که روئز مین پر جو بھی قتل ناحق ہو تاہے، اس کے وبال کاایک حصه قابیل کے نامه اعمال میں لکھ دیاجا تاہے که بانی اول میں جوروستم کا تو وہی ہواہے۔
"عن عبدالله قال قال رسول الله صلی الله علیه واله وسلم لا تقتل نفس ظلما الا
کان علی ابن ادم الاول کفل من دمها لانه اول من سن القتل "32

موجودہ توریت میں توجرم قتل انسانی سے متعلق صرف اس قدرہے:۔

''جو کوئی آدمی کالہو بہاوے آدمی ہی سے اس کالہو بہایا جائے گا ، کیونکہ خدانے انسان کواپٹی صورت پر بنایا ہے''33

لیکن تالمود میں (حسب روایت راڈول، انگریزی مترجم قرآن) حسب ذیل مضمون بھی موجو دہے:۔
''جو کوئی کسی ایک اسرائیلی کو بھی مارڈالے گا، اس کے لیے بوں سمجھا جائے گا کہ گویا اس نے
ساری نسل اسرائیل کو قتل کر دیا''۔

ا یک حدیث صحیح میں بھی میہ مضمون ،ایک عام قاعدہ وضابطہ کی صورت میں آیا ہے:

"عَنِ الْمُنْذِرِ بْنِ جَرِيرٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنَةً فَعُمِلَ بِهَا، كَانَ لَهُ أَجْرُهَا وَمِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا، لَا يَنْقُصُ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَنْ سَنَّ سُنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بَهَا، كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بَهَا، لَا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْئًا» "34

"جو کوئی کسی نیک رسم کی بنیاد ڈال دے اور اس پر عمل بھی کرے اسے اجر اپنا بھی ماتا ہے اور اس کے بعد اس پر تمام عمل کرنے والوں کا بھی۔ بغیر اس کے کہ ان لوگوں کے اجر سے کچھ کیا جائے اور جو کوئی کسی رسم بدکی بنیاد ڈال دے ، اور اس پر عمل بھی کرے اس پر گناہ اپنے کئے کا بھی پڑتا ہے ، اور اس کے بعد اس پر دوسرے عمل کرنے والوں کا بھی ، بغیر اس کے کہ ان لوگوں کا گناہ کچھ باکا ہو۔ "

اگرنص کی اتن تصریحات نه موجود ہوتیں، جب بھی بیہ مسله اپنی جگه پر عقلی تھا، (آیت)"احیاها" احیا کے معنی یہاں زندہ کرنے کے نہیں، موت سے بچالینے اور اسباب ہلاکت سے دور رکھنے کے ہیں۔

خلاصہ کلام سے کہ دنیا میں نوع انسانی کی زندگی کابقا منحصر ہے اس پر کہ ہر انسان کے دل میں دوسرے انسانوں کی جان کا احترام موجود ہو اور ہر ایک دوسرے کی زندگی کے بقاء و تحفظ میں مدد گار بننے کا جذبہ رکھتا ہو۔ جو شخص ناحق کسی کی جان کا احترام موجود ہو اور ہر ایک دوسرے کی زندگی کے بقاء و تحفظ میں مدد گار بننے کا جذبہ رکھتا ہو۔ جو شخص ناحق کسی جان لیتا ہے وہ صرف ایک ہی فرد پر ظلم نہیں کر تا بلکہ سے بھی ثابت کر تاہے کہ اس کا دل حیات انسانی کے احترام سے اور ہمدردی نوع کے جذبہ سے خالی ہے، لہذا وہ پوری انسانیت کا دشمن ہے، کیونکہ اس کے اندر وہ صفت پائی جاتی ہے جو اگر تمام افراد انسانی میں یائی جائے تو پوری نوع کا خاتمہ ہو جائے۔ اس کے بر عکس جو شخص انسان کی زندگی کے قیام میں

(آئیت) " فیساد فی الارض" لینی وہ قتل کسی ایسے جرم کے پاداش میں ہوجس سے ملک میں برامنی اور فساد کی بنیاد پڑر ہی ہو، اور نظام عالم پر اس سے ضرب لگ رہی ہو، مثلا جرم رمزنی، جرم ارتداد، جرم حرام کاری وغیرہ۔"<sup>28</sup>

یہاں ایک اشکال عموما فلسفیانہ اذہان میں ابھر تاہے وہ یہ کہ ایک فرد کا قاتل اور ساری نوع کے قاتل کے برابر کیسے ہو سکتا ہے؟

اس کاجواب مختلف مفسرین نے اپنی اپنی انداز میں دیاہے، مگران سب کے سب کا گب لباب ہے ہے کہ یہ اشکال لفظ "فکانما" پر غور کرنے سے جاتار ہتا ہے۔ یہ ارشاد ہر گز نہیں ہورہاہے، کہ ایک کا قاتل اور سب کا قاتل قانون کی نفظ میں کیاں ہوگا، قانون ، عد الت، ضابطہ کی نظر میں دونوں کی مساوات کا یہاں مطلق ذکر نہیں، مقصود قاتل کی نظر میں بونوں کی مساوات کا یہاں مطلق ذکر نہیں، مقصود قاتل کی فطرت پر روشنی ڈالناہے۔ جو ظالم وفاجر ایک شخص کی بھی جان بلاوجہ اور بے قصور لے ڈالنے میں نہیں ہچکیا تا، اس کی جسارت اور خبث نفس سے بعید کیاہے، جو وہ پائے توسارے انسانوں کو تہ تینج کرکے رکھ دے، اصل شے تواس کی نظر میں قانون شریعت کی بے توقیر کی اور اس کے خلاف ورزی پر اس کی دلیری ہے، قاضی بیفاوی ؓ نے اسے بہت ہی مختصر انداز میں فرمایا کہ:

"من حيث انه هتك حرمة الدماء وسن القتل وجرأالناس عليه"29

"اس وجہ سے کہ انہوں نے خون کی حرمت ختم کردیااور قتل کاطریقہ جاری کرکے لوگوں کواس پرکار بند کردیا۔"

امام فخر الدين رازيٌ فرماتے ہيں:

" المقصود من تشبيه قتل النفس الواحدة بقتل النفوس المبالغة في تعظيم امر القتل العمد العدوان وتفخيم شانه "30

" یہاں تثبیہ سے مقصودایک آدمی کی قتل کوبہت سارے لوگوں کے قتل کے ساتھ ملاناہے بطور مبالغہ کے کیونکہ قتل عمر کامعالمہ بہت ہی عظیم امر ہے اوراس کی حال بہت ہی بڑی ہے۔"

احكام القرآن للقرطبي مين علامه قرطبي فرماتے ہيں:

"قيل المعنى من استحل واحدا فقد استحل جميعا لانه انكر الشرع "<sup>31</sup>

" کیونکہ جب انہوں نے ایک آدمی کے قتل کوحلال سمجھاتواس کومطلب ہے کہ انہوں نے سب کوحلال سمجھانس لئے کہ انہوں نے شریعت کا نکار کیا۔ "

#### قصه مابل و قابیل سے مستنبط قاعدہ:

:4

قتل انسانی ایک نہایت گناؤ ناجر م ہے جہاں اس کے مفاسد ایک طرف بہت زیادہ ہیں تو دوسری طرف متعدی بھی ہیں ، قتل نہ صرف اسلامی د نیامیں حرام اور ناجائز ہیں بلکہ دیگر آسانی اور غیر آسانی فد اہب میں بھی اس جرم کا بہت ہی برے نگاہ سے دیکھا جاتا ہے ، ہال یہ بات ضرور ہے کہ شریعت اسلامی کے نصوص نے اس جرم کی گناؤ نے بن کی طرف زرا پُرزور انداز میں آشکاراکیا ہے بلکہ ایک عام قاعدے کے طور پر فرمایا کہ ایک انسان کا فتل ایک ہی انسان کا نہ سمجھو بلکہ یہ سمجھو کہ اس نے نوع انسانی کو تہہ تیج کیا تفسیر اکلیل فی استنباط التنزیل کے سورۃ المائدہ میں اس طرح مرقوم سمجھو بلکہ یہ سمجھو کہ اس نے نوع انسانی کو تہہ تیج کیا تفسیر اکلیل فی استنباط التنزیل کے سورۃ المائدہ میں اس طرح مرقوم

"قوله تعالى: {مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا}فيه مشروعية قتل المفسدين في الأرض فيدخل في ذلك قاطع الطريق والساحر والمكاس ومن عم فساده وظلمه."<sup>26</sup>

"الله تعالی قول: {مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي الْأَرْضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا } ال آيت سے زمین میں فساد کرنے والوں کے قتل کی مشروعیت معلوم ہوتی ہے جس کے تحت ڈاکو، جادو گراور جس کا فساد اور ظلم عام ہویہ سب کے سب داخل ہیں۔ "

علامہ سیوطی ؓ نے اس آیت کو بہت ہی اچھوتے انداز میں پیش کیا بلکہ قر آن کریم کے مذکورہ قاعدے سے اپنی فقہ یانہ نظر سے ایک اور قاعدہ مستبط کیا کہ چونکہ قتل ایک فساد ہے اور جس بھی فساد کامفسدہ قتل جیساہو گااس تمام کا یہی سزاء ہوناچاہئے یعنی مذکورہ آیت کو علامہ سیوطی ؓ نے عموم پر محمول کیا ہے، علامہ سیوطی ؓ کی طرح دیگر مفسرین نے بھی مذکورہ آیت کو عموم پر محمول کرتے ہوئے استدلال کیا ہے کہ ہر فسادی کا قلع قمع کیا جائے گاخواہ اس کی یہ فساد کسی بھی وجہ سے ہواور یہی معنی اس آیت کریمہ کی تمام فقہاء اور اصولین نے کیا ہے، چنانچہ مفاتے الغیب میں امام فخر الدین رازی ؓ اس طرح مرقوم ہے:

"(آیت) " من اجل ذلک " یعنی ان مفاسد کے باعث جو قتل ناحق سے پیدا ہوتے ہیں۔ (آیت) " ذلک " سے اشارہ قصہ قتل ہائیل کی جانب نہیں، بلکہ ان مفاسد کی جانب ہے جو قتل ناحق سے لازم آتے ہیں، هو اشارة الى ما مر ذكرہ فى هذه القصة من انواع المفاسد الحاصلة بسبب القتل الحرام ۔ "27

اسی کی تفصیل تفسیر ماجدی میں عبد الماجد دریابادی نے یوں فرمائی ہے:

"آتیت سے ظاہر ہو گیا کہ جو بھی قتل ارادی بجزان دوصور توں کے کیاجائے، وہ قتل ناحق ہوگا : (آتیت) "نفسا بغیر نفس" لینی وہ قتل بہ طور قصاص یا کسی قتل کے عوض میں ہو۔ دوسرے جانور بھی حلال جانور کی فہرست میں آتے ہیں جو مذکورہ جانوروں کی خصوصیات کے حامل ہوتے ہیں۔ ان میں ہرن، گور خراورشتر مرغ وغیرہ ہیں، وہ چار پائے ہیں اور گھاس چرتے ہیں۔ ان کا گوشت بھی انسانی ساخت سے مطابقت رکھتا ہے لہذا ہے بھی حلال جانور ہیں۔ حرام جانور بعض جانور مویشیوں کی طرح چار پائے ہیں مگر ان میں کسی نہ کسی طرح کی خرابی پائی جاتی ہے جس کی وجہ سے اللہ تعالی ان کا گوشت انسانوں کے لیے حرام قراد دے دیا ہے۔ گدھا بھی انہی جانوروں میں سے ہے۔ گھاس چرتا ہے، چار پائوں بھی رکھتا ہے مگر اس کا گوشت حرام ہے۔۔۔۔۔اب در ندے بھی چار پائوں رکھتے ہیں۔ چو نکہ ان میں در ندگی کی صفت پائی جاتی ہے اس لیے ان کے گوشت حرام قرار دیئے گئے ہیں۔ شیر، پائوں رکھتے ہیں۔ چو نکہ ان میں در ندگی کی صفت پائی جاتی ہے اس لیے ان کے گوشت حرام قرار دیئے گئے ہیں۔ شیر، چیتا، گیڈر، لومڑی، لنگور، کناوغیرہ حرامہ ہیں۔ ان کا گوشت کھانے سے روحانیت میں فساد آئیگا۔ جسم میں خرابی پیدا ہوگی، اسی طرح خزیر کا گوشت کھانے سے بغیرتی جیسی فتیج خصلت پیدا ہوتی ہے اس لیے اسے قطعاً حرام قرار دیا گیا ہے۔ غذا کا اثر انسان کے جسم اور ساخت پر ہراہ راست ہو تا ہے۔ اس لیے حرام جانوروں کا گوشت کھانے سے منع کر دیا گیا ہے۔ اور حلال جانوروں کے گوشت، دودھ، کھال اور اون تک استعال کرنیکی اجازت ہے۔

حشرات الارض یعنی کیڑے مکوڑے بھی کھانے کی قابل نہیں، ان میں ایک قسم کی نجاست پائی جاتی ہے۔۔۔
بعض ایسے پر ندے ہیں جو نوچ کر شکار کھاتے ہیں۔ بعض پنجہ مار کر شکار کرتے ہیں۔ ان میں چیل، شکرا، گدھ وغیرہ
ہیں۔ یہ سب حرام ہیں، مر دار کھانے والے پر ندے ہیں۔ یہ انسان کے لیے قطعی حرام ہیں ان کے کھانے سے انسانی
جسم وروح میں خرابی آتی ہے۔ احرام کی حالت میں شکار فرمایا تمہارے لیے چوپائے حال کئے گئے الامایتلی علیم سوائے ان
جانوروں کے جن کاذکر آگے آرہا ہے یعنی اس سورۃ کی آیت نمبر سامیں اور اس سے آگے۔ وہاں پر مختلف قسم کے حرام
جانور اور حرام اشاء کا تفصیل سے ذکر کر دیا گیا ہے۔ فرمایا ان مذکورہ جانوروں کے علاوہ باقی تمام مولیثی تم پر حلال ہیں غیر
مان الصید وائتم حرم البتہ احرام کی حالت میں تم خشکی کے شکار حلال سمجھنے والے نہ ہو۔

خلاصہ کلام میہ کہ جانوروں میں گائے ، بیل ، بھینس، اُونٹ، بکر ی، دنبہ ، دنبی کا شار حلال جانوروں میں ہو تاہے، گھوڑا امام صاحب کے مذہب میں مکروہ جبکہ صاحبین اور امام شافعی کے یہاں بغیر کراہیت حلال ہے، امام شافعی کے یہاں خچراور پالتو گدھا بھی حلال ہے۔

وحثی جانوروں میں جنگل گدھا، ہرن حلال ہیں، در ندوں میں شیر، چیتا، لو مڑی، گدڑ، خزیر، کتا، جنگلی اور گھریلوبلی اور یچھ حرام ہے، پر ندول میں ہروہ پر ندہ حرام ہے جس کے پنجے ہوں اور پنجوں سے شکار کرتا ہو، حشرات الارض (کیڑے مکوڑے) امام ابوحنیفة کی مذہب میں تمام کے تمام حرام ہے جبکہ امام شافعی انہیں مع الکر اہیت جائز سجھتے ہیں، جہاں تک بات ہے سمندری حیات کا توسمندرکے تمام جانور حرام ہے سوائے مچھلی کے جبکہ امام شافعی اور مالک اسے جائز سمجھتے ہیں۔

در ندوں کا حکم: در ندوں کی دوقتمیں ہیں: پہلی قتم جوانسان کے ساتھ عادی ہو۔ دوسری قتم جوانسان کے ساتھ عادی نہ ہوبلکہ متنفر ہو جہاں تک بات ہے ان در ندوں کاجوانسان کے ساتھ عادی بیں توہ متاب عادی ہیں جیسے بھیڑیا، ریچھ، شیر، چیتا، خزیر، کتااوراس کے مشابہ جانور۔ اور وہ در ندے جوانسان سے متنفر ہیں وہ تمام کے تمام امام شافعیؓ کے یہاں حلال ہیں جبکہ احذاف اور امام احمد بن حنبلؓ کے یہاں حرام ہیں، جیسے بچھو، لومڑی اور اس کے مشابہ حانوراسی طرح گھریلواور جنگی بلی۔

پرندوں کا حکم: پرندوں کی دوفتمیں ہیں: ان میں سے ایک قتم وہ ہیں جو پنج والے ہوں، دوسری قتم بغیر پنجوں کے ہیں، جن کے پنج نہیں ہیں وہ تمام کے تمام حلال ہیں سوائے کوئے کے کہ وہ گندگی کھاتی ہے، اور جن کے پنج ہیں وہ امام مالک کے یہاں حلال ہیں جبکہ احناف اور حنابلہ کے یہاں حرام ہیں۔ کیونکہ آپ لٹھ آلیّلَم کافرمان ہیں کہ کچی کے دانت رکھنے والے در ندے اور پنجوں سے شکار کھیلنے والے پرندے کواللہ تعالی نے حرام قرار دیا ہیں۔ حشر ات الارض: (کیڑے مکوڑے) امام صاحب کے یہاں تمام حرام ہیں جبکہ امام احمد بن صنبل اور دیگر فقہاء کے یہاں حلال توہیں مگر مکروہ ہیں، جیسے:سانپ، مگر مجھ، بڑا چوہا، سه، کھوا، جو ماہ اور اس جسے دیگر حشر ات الارض۔ "

پانی میں رہنے والے جانور،ان جانوروں کی ساخت خشکی اور ہوائی جانوروں سے مختلف ہوتی ہے، یہ فضامیں سانس نہیں لیتے بلکہ پانی سے ہی آئسیجن حاصل کرتے ہیں، دیگر جانوروں کی طرح ان کے جسم میں بہتا ہواخون نہیں ہو تا،اس کئے ان کے احکام بھی مختلف ہیں،علامہ سغدی سمندری جانوروں کے بارے میں فرماتے ہیں کہ احناف کے یہاں سوائے مچھلی تمام سمندری جانور حرام ہیں، چنانچہ آپ اس طرح رقمطر ازہے:

"حكم دواب البحر وأما دوات البحر فانها محرمة سوى السمك بأجناسها في قول الفقهاء واما في قول الشافعي وابي عبد الله فانها على الاباحة"<sup>25</sup>

"سمندری جانور تمام فقہاء کے یہاں مجھلی کے علاوہ تمام حرام ہیں، جبکہ امام شافعی اوراحد بن حنبال کے یہاں سمندری جانور مباح ہیں۔"

ان تمام نفاصیل کاخلاصہ اور خچھوڑ کچھ یوں ہیں کہ "احلت لکم بھیمۃ الانعام "تمہارے لیے حلال کیے گئے ہیں چرنے والے جانور کو کہتے ہیں جو گھاس یا پتے وغیرہ کھاتے ہیں اور انعام وہ چرنے والے جانور ہوتے ہیں جو گھاس یا پتے وغیرہ کھاتے ہیں اور انعام وہ جانور ہوتے ہیں جو عام طور پر پالے جاتے ہیں۔ یہ چار قسم کے جانور ہیں اونٹ، گائے، بھیٹر اور بکری۔ فرمایاان کو بعض شر اکط کے ساتھ ذیج کرو توان کا گوشت تمہارے لیے حلال ہو گا۔ جو چیز اللہ نے تمہارے لیے حلال قرار دی ہے اسے کھائو پیئواور جو حرام کی ہے اس سے رک جائو یہی ایفائے عہد ہے۔۔۔۔۔ بعض کہتے ہیں کہ ان جانوروں کے علاوہ بعض

"حكم البهائم: واما البهائم فانها على ستة اوجه ثلاثة منها محلله بلا خلاف وهي الابل والبقر والشاة والجواميس من جملتها واثنان منهما محرمتان في قول ابي حنيفة واصحابه وابي عبد الله والشافعي وهي البغال والحمير وكذلك البانها وفي قول مالك وبشر المربسي هما حلالان

والسادس الفرس فان لحمه حلال في قول ابي يوسف ومحمد وابي عبد الله والشافعي ومالك وفي قول ابي حنيفة مكروه حكم الوحش من الهائم:واما الوحش فانها مجللة بأجمعها بلا خلاف ان قتلت في الصيد او ذبحت بعد الاخذ واذا نزا حمار الوحش على الأهلى او الأهلى على الوحش فان حكم الولد حكم الام في ذلك حكم السباع:وأما السباع فانها على وجهين احدهما العادية على الانسان، والثاني النافرة عن الانسان فأما العادية محرمة بأسرها بلا خلاف وهي الذئب والفهد والنمر والاسد والدب والخنزير والكلب واشباهها وأما النافرة فانها محللة في قول الشافعي ومحرمة في قول ابي حنيفة وأصحابه وابي عبد الله وهي مثل الضبع والثعلب وابن آوى واشباهها وكذلك السنور البرى والأهلى ،حكم الطيور:واما الطيور فانها على نوعين:نوع منها ذوات المخلب ونوع لا مخالب لهافاما التي لا مخالب لها فانها محللة كلها الا ان الغربان مكروهة لاكلها الجيف واما ذوات المخالب فانها محللة عند مالك ومحرمة في قول ابي حنيفة واصحابه وابي عبد الله لقوله صلى الله عليه وسلم ان الله حرم كل ذي ناب من السباع وذى مخلب من الطيور واما حشرات الارض فانها محرمة في قول ابي حنيفة واصحابه ومحلله في قول ابي عبد الله وسائر الناس الا انها مكروهة مثل الحية والضب واليربوع والقنفذ والسلحفاة والفارة وابن عرس واشباهها"24

" جانوروں کا تھم: جہاں تک بات ہیں جانوروں کا تواس کی چھ قسمیں ہیں: ان میں سے تین ابغیر کسی اختلاف کے حلال ہیں، جیسے: اونٹ، گائے، بکری اور بھینس، اور ان میں سے دوحرام ہیں امام صاحب اور آپ کے تلافدہ کے یہاں اسی طرح امام احمد بن صنبل اور امام شافعی کے یہاں بھی حرام ہے، اور وہ خچر اور گدھا ہیں۔ چھٹا جانور گھوڑ اہے، صاحبین، امام مالک اور امام شافعی کے یہاں بھی حرام ہے، اور وہ خچر اور گدھا ہیں۔ چھٹا جانور گھوڑ اہے، صاحبین، امام مالک اور امام شافعی کے یہاں گھوڑ کے کا گوشت حلال ہے، جبکہ امام ابو حنیفہ اسے مکروہ سمجھتے ہیں۔ وحثی جانوروں کا قبیہ تمام کے تمام بغیر کسی اختلاف کے حلال ہیں، بشر طیکہ آپ نے اسے شکار کے بعد قتل کیا ہویا اسے بکرٹر نے کے بعد ذرج کے کرل ہو۔

"عن أبي ثعلبة الخشني قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: إن الله عز و جل فرض فرائض فلا تضيعوها وحرم حرمات فلا تنتهكوها وحد حدودا فلا تعتدوها وسكت عن أشياء من غير نسيان فلا تبحثوا عنها"22

" بے شک اللہ تعالی نے کچھ فرائض مقرر فرمائے ہیں انہیں ضائع نہ کرو، کچھ حدود کا تعین کیا ہے ان سے تجاوز نہ کروا ور کچھ چیزوں سے روک دیا ہے ان کی (حرمت کی) پامالی نہ کرواور کچھ چیزوں سے روک دیا ہے ان کی (حرمت کی) پامالی نہ کرواور کچھ چیزوں سے اس نے تم پر رخصت کے پیش نظرنہ کہ بھول جانے کی وجہ سے سکوت فرمایا ہے توان کے بارے میں کریدنہ کرو"

ان دلا کل کی روشنی میں اصول میہ ہے کہ تمام حیوانات حلال ہیں، سوائے ان کے جن کی حرمت دلیل سے ثابت ہو گئی ہو، مثلاً: پالتو گدھے حرام ہیں کیونکہ حضرت انس بن مالک ؓ سے مر وی حدیث میں ہے:

"أَمَرَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَبَا طَلْحَةَ، فَنَادَى: «إِنَّ اللهَ وَرَسُولَهُ يَنْهَيَانِكُمْ عَنْ لُحُومِ الْحُمُرِ، فَإِنَّهَا رِجْس"<sup>23</sup>

"رسول الله التُّافِيَّ الَّهِ فَي خيبر ك دن ابوطلحهُ كو حكم ديا تقاكه بيه اعلان كردو' بلاشبه الله تعالى اور اس كرسول التَّفْ الْآبِهِ مَم كو گھريلو گدھوں كے گوشت كے كھانے سے منع فرماتے ہيں كيونكه بيه الله على الله على

اسی طرح ہر وہ درندہ حرام ہے جو کچلی سے شکار کرتا ہو، مثلاً: بھیٹریا، شیر اور ہاتھی وغیرہ نیز ہر وہ پرندہ حرام ہے جو اپنے پنج سے شکار کرتا ہو، مثلاً: عقاب، باز، شکرا، شاہین اور چیل وغیرہ نیز وہ جانور بھی حرام ہیں جن کے قتل کرنے کا شریعت نے تھم دیا ہے، انہیں تواس لیے نہیں کھایا جاتا کہ وہ طبعی طور پر موذی ہیں لہٰذاان کے کھانے سے انسانی طبیعت پر بھی ایذ اکا پہلوغالب آئے گا اور کھانے والا شخص انسانوں کو ایذا پہنچانے کے در پے ہو گا، اسی طرح جن کے قتل سے شریعت نے منع کیا ہے تو وہ ان کے احترام کی وجہ سے ہے لہٰذا انہیں کھانا بھی جائز نہیں، شریعت نے جن جانوروں کے قتل سے منع کیا ہے، ان میں چیو نگی، شہد کی مکھی، ہد ہداور قتل کرنے کا حکم دیا ہے ان میں کو اور چیل ہے اور جن کے قتل سے منع کیا ہے، ان میں چیو نگی، شہد کی مکھی، ہد ہداور کوراوغیرہ شامل ہیں نیز وہ جانور جو حرام جانور اور حلال جانور کے ملاپ سے پیدا ہو، مثلاً: خچر تو اس میں حات و حرمت کے گہلو کو غلبہ دیا گیا ہے 'نیز وہ جانور جو مر دار خور ہیں، ان کو بھی حرام قرار دے دیا گیا ہے مثلاً بیل اور گدھ وغیرہ۔

یہ وہ جانور ہیں جن کوشریعت نے حرام قرار دیاہے ان میں سے بعض کے بارے میں اگر چہراہل علم میں اختلاف ہے مگر اختلاف ہے مگر اختلاف کے وقت اشیاء کو ان کے اصول کی طرف لوٹا دیاجا تا ہے، علامہ سغدی نے مخضر انداز میں ان جانوروں اور پرندوں کے احکام کو اس طرح جمع کیاہے:

گر کر مر اہوااور (کسی جانور کے ) سینگ مارنے سے مر اہوااور وہ (جانور) جسے در ندے نے پھاڑ کھا یا ہو (ان میں سے ) سوائے اس کے جسے (مرنے سے پہلے) تم نے ذیح کر لیااور (وہ جانور بھی حرام ہے) جو باطل معبودوں کے تھانوں (یعنی بتوں کے لیے مخصوص کی گئی قربان گاہوں) پر ذیح کیا گیا ہو۔"

کیا حلال اور کیا حرام ہے؟ اس بات کو جانے کے لئے سب سے پہلے تو یہ جاننا ضروری ہے کہ کھانے پینے کی اشیاء میں اصل حلت واباحت ہے یعنی یہ تمام اشیاء مباح ہے ہر کوئی ان میں سے ہر چیز کھا اور پی سکتا ہے اور وہ چیز حلال ہوگی الاسد کہ دلائل سے ثابت ہو جائے کہ وہ حرام ہے کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

# هُوَالَّذَى خَلَقَ نَكُم ما فِي الأَرضِ جَميعًا 19

" وہی (اللہ) توہے جس نے سب چیزیں جو زمین میں ہیں ' تمہارے لیے پیدا کیں۔ "

آیت کریمہ کے بیہ الفاظ حیوانات' نبا تات اور پینے کی ہر اس چیز کو شامل ہیں جو زمین میں موجود ہو' نیز ار شاد باری تعالیٰ ہے:

# وَسَغَّرَ نَكُم ما فِي السَّموتِ وَما فِي الأَرضِ جَميعًا مِنهُ 20

"اور جو کچھ اسمانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے سب کو اپنے (حکم) سے تمہارے کام میں لگادیا۔"

# المام بيهتي أس حوالے سے نبي كريم مَثَاثَيْتُ كاارشاد نقل فرماتے ہے:

"وَقَدْ كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَتْرُكُونَ أَشْيَاءَ تَقَدُّرًا فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى كِتَابَهُ وَبَيَّنَ حَلاَلَهُ وَحَرَامَهُ فَمَا أَحَلَّ فَهُوَ حَلاَلٌ وَمَا حَرَّمَ فَهُوَ حَرَامٌ وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُوَ عَفْوٌ ثُمَّ تَلاَ هَذِهِ الآيَةَ ( قُلْ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ)."<sup>21</sup>

"زمانہ جاہلیت میں لوگ کچھ چیزوں کو گندہ سیجھنے کی وجہ سے چھوڑ جاتے تھے، تواللہ تعالی نے اپنی کتاب نازل کر کے اس میں حلال اور حرام بیان فرما یاجواللہ تعالی نے حلال کیاوہ حلال ہیں اور جو حرام فرما یاوہ حرام ہیں، اور جس چیز سے سکوت فرما یا ہے وہ قابل معافی ہے، پھر آپ نے ہے آیت تلاوت فرمائی: قُلُ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوجِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِير"

#### نيز فرمايا:

میں ان پر حملہ نہ کرو، خدا کے دربار میں نذر کرنے کے لیے جانور یہ لیے جارہے ہوں ان پر ہاتھ نہ ڈالو، کیونکہ ان کے بگڑے ہوئے نہ کہ باتھ نہ ڈالو، کیونکہ ان کے بگڑے ہوئے نہ کہ باحرامی کا جتنا حصہ باقی ہے وہ بجائے خود احترام کا مستحق ہے نہ کہ بے احترامی کا۔
حلال اور حرام جانوروں کی تفصیل:

اسلام کے ضابطہ حیات میں حلت و حرمت کا ایک خاص معیار ہے اس معیار کا تعلق جہاں دنیاوی زندگی سے ہیں وہاں اس کا تعلق اخروی سے بھی ہے، جہاں ایک طرف دنیا میں حرام چیزوں کے کھانے پینے سے جسمانی مصرت پہنچتاہے وہاں بندہ خدا اُخروی اندیشوں کا بھی شکار رہتاہے دنیا میں اکل حرام کا اثر مختلف پریثانیوں کی شکل میں سامنے آتا ہے اور آخرت میں عذاب الہی کا سامناکر ناپڑتا ہے، دعاؤں کی قبولیت بھی اکل حرام سے بچنے اور حلال کے استعال سے بی ہوتی ہے، یہ تووہ باتیں ہیں جو معاشر ہے میں رہنے والے کم بیش ہر عقل مند آدمی کو اس کا دھان رہتا ہے اگر چہ عمل کے دنیاسے کوراکیوں نہ ہو، مگر اصل بات یہ ہے کہ وہ حلال و حرام کا معیار یعنی قر آن و حدیث میں فر مودات اس حوالے سے شریعت مطہرہ کا کیا تھم ہے؟ چنانچہ علامہ سیوطی آپنے شہرہ آقاق تفسیر الاکلیل فی استنباط التنزیل میں بچھ یوں رقمطراز ہے:

"قوله تعالى: {حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ} الآية.فيها تحريم أكل الميتة والدم والخنزير والمذبوح لغير الله والمنخنقة وهي المقتولة خنقاً ومن صورها ما لو انخنق الصيد بأحبولة والموقوذة وهي المقتولة بالضرب بخشبة أو نحوها"<sup>17</sup>

"الله تعالى كا قول: { حُرِّمتُ عَلَيْكُمْ } الآية اس آيت ميں اس بات پر دلالت ہے كه ميته جانور، خون، خزير، ہروہ جانور جو غير الله كے نام پر ذخ كيا گيا ہو اور ہروہ جانور جس كا گله گونث ديا گيا ہو، اور وہ جانور جس ككڑى وغيرہ سے ماركر قتل كرديا گيا ہو توحرام ہيں۔"

علامہ سیوطی کی طرح دیگر علماء کرام نے بھی اس پر طویل بختیں کی ہے،اس حوالے سے سورۃ المائدہ کی آیت مذکور پیش خدمت ہے:

"حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالْلَّمُ وَكَمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلِّ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَّرُةِيَةُ وَالنِّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السِّبُعُ إِلاِّ مَا ذَكِّيْتُمُ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَمَا أَكَلَ السِّبُعُ إِلاِّ مَا ذَكِّيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النِّبُعُ إِلاِّ مَا ذَكِّيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النِّصُبِ" 18

"تم پر مر دار (یعنی بغیر ذنج کیے مرنے والا جانور) حرام کر دیا گیاہے اور (بہایاہوا)خون اور سؤر کا گوشت اور وہ (جانور) جس کو غیر اللہ(کی تعظیم وخوشنودی) کے لیے نامز دکر دیا گیاہو اور گلا گھٹ کر مر اہوا (جانور) اور (دھار دار آلے کے بغیر کسی چیز کی)ضرب سے مر اہوا اور او پر سے ہیں۔ سواستیکا آریہ نسل پرستی کا شعار ہے۔ یہ سب مسلک اپنے اپنے پیرووں سے اپنے ان شعائر کے احترام کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اگر کوئی شخص کسی نظام کے شعائر میں سے کسی شعار کی توہین کرتا ہے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ وہ دراصل اس نظام کے خلاف دشمنی رکھتا ہے، اور اگر وہ توہین کرنے والا خود اسی نظام سے تعلق رکھتا ہو تواس کا یہ فعل اپنے نظام سے ارتداد اور بغاوت کا ہم معنی ہے۔ "15

شعائر کے عام تعریف کرنے کے بعد مولانامودودی صاحب شعائر اللہ کی تفسیر اوراس کے مطلب و مراد کوبیان کرتے ہوئے اس طرح تحریر فرماتے ہیں:

"شعائراللہ سے مرادوہ تمام علامات یا نشانیاں ہیں جو شرک و کفر اور دہریت کے بالمقابل خالص خدا پرستی کے مسلک کی نمائندگی کرتی ہوں۔ ایسی علامات جہاں جس مسلک اور جس نظام میں بھی پائی جائیں مسلمان ان کے احترام پر مامور ہیں، بشر طیکہ ان کا نفسیاتی پس منظر خالص خدا پرستانہ ہو، کسی مشرکانہ یاکافرانہ شخیل کی آلودگی سے انہیں ناپاک نہ کر دیا گیاہو۔ کوئی شخص خواہ وہ غیر مسلم ہی کیوں نہ ہو، اگر اپنے عقیدہ و عمل میں خدائے واحد کی بندگی و عبادت کا کوئی جزء رکھتا ہے، تواس جزء کی حد تک مسلمان اس سے موافقت کریں گے اور ان شعائر کا بھی پورااحترام کریں گے جو اس کے مذہب میں خالص خدا پرستی کی علامت ہوں۔ اس چیز میں ہمارے اور اس کے در میان نزاع نہیں بلکہ موافقت ہے۔ نزاع اگر ہے تواس امر میں نہیں کہ وہ خدا کی بندگی کے ساتھ دو سری بندگیوں کی آمیز ش کیوں کرتا ہے، بلکہ اس امر میں ہے کہ وہ خدا کی بندگی کے ساتھ دو سری بندگیوں کی آمیز ش

خلاصہ کلام ہے کہ شعائر کسی قوم کے خاص اورامتیازی علامات ہوتے ہیں جو کہ ہر قوم وملت کی الگ الگ ہوتے ہیں، اور یہ شعائر اس قوم اور ملت کے پہچان ہوتے ہیں، جس طرح کہ ما قبل میں علامہ مودودی صاحب کے کلام سے اس کی بہت ساری مثالیں سامنے آگئ۔ جہاں تک بات ہے شعائر اللہ کا توشعائر اللہ محض اسلامی اقدار کے علامات اورامتیازات ہوتے ہیں، جیسے کہ نماز، مسجد، بیت اللہ، احرام وغیرہ۔ یہاں اس مخصوص مقامے اعتبار سے یہ بات بھی یاد رکھنا چاہیے کہ شعائر اللہ کے احرام کا یہ حکم اس زمانہ میں دیا گیا تھا جبکہ مسلمانوں اور مشر کین عرب کے در میان جنگ بریا تھی، مکہ پر مشر کین قابض تھے، عرب کے ہر ھے سے مشرک قبائل کے لوگ جج وزیارت کے لیے کعبہ کی طرف جاتے سے اور بہت سے قبیلوں کے راستے مسلمانوں کی زد میں تھے۔ اس وقت حکم دیا گیا کہ یہ لوگ مشرک ہی سہی، مجہارے اور ان کے در میان جنگ ہی سہی، مگر جب یہ خدا کے گھر کی طرف جاتے ہیں تو انہیں نہ چھیڑو، جج کے مہینوں مہینوں

شعائر الله جميع ما أمر الله به ونهى عنه. وقال الحسن: دين الله كله ؛ كقوله: {ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ } أى دين الله."<sup>13</sup>

"ابن عباسٌّ فرماتے ہیں کہ صفا، مروہ، ہدی اور بدن تمام شعائر میں سے ہیں، مشرکین جی و عمرہ اور صدی کیا کرتے تھے تو مسلمانوں نے ارادہ کیا کہ ان میں تغیر کرے توبہ آیت نازل ہوئی: {لا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ }عطاء بن الى رباحؓ فرماتے ہیں کہ شعائر سے مرادوہ تمام چیزیں ہے جس کااللہ تعالی نے حکم دیا ہے اور منع کیا ہے، حسن بصریؓ فرماتے ہیں کہ شعائر سے مراداللہ کا پورادین ہے، جس طرح کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے: {ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوب} عنی اللہ تعالی کا دین۔"

شعارً کی یہ تعریف علامہ قرطبی کی ہے، قاضی شاءاللہ پانی پتی اپنے تفسیر میں پچھ یوں تعریف کرتے ہے:

"شعارً جمع ہے شعیرۃ اس کا واحدہے، کسی چیز کی خصوصی علامت کو شعیرہ کہتے ہیں جج کے
مناسک اور مواقف 'جج کی علامات اور نشانیاں ہیں اسی لئے ان کو شعار کہا جاتا ہے۔ ابوعبیدہ نے
کہاشعارُ اللہ سے مراد ہیں قربانی کے وہ جانور جو حاجی کعبہ کو بھیجتا ہے۔ اشعار علامت بنادینا (بیہ
لغوی معنی ہے) اونٹ کے کوہان کے ایک پہلو کو کسی قدر چیر دیا جاتا تھا کہ اس سے خون بہنے لگتا
تفایہ خصوصی علامت تھی اس امرکی کہ یہ اونٹ قربانی کے لئے بھیجا ہوا ہے اس زخم کر دیے کو
اشعار اسی مناسبت سے کہا جاتا ہے۔ "14

یہ تین اقوال جو ہم نے شعائر کے ضمن میں پیش کئیں یہ تمام کے تمام مصداق اور تعریف بالامثال واشیاء ہیں حقیقی تعریف نہیں ہے ، اور علاء کر ام کا یہ طرزوانداز ہے کہ جس چیز کو آسان انداز میں سمجھانا ہو تواس کی تعریف مثال سے کرتے ہیں جیسے یہاں ، اس حوالے سے مفسرین کے اقوال الفاظ توبظاہر الگ الگ ہیں مگر مصداق ومقصد تمام کا ایک ہے ، اردو نفاسیر میں بھی ہرایک مفسر نے الگ الگ اندازاختیار کیا ہے مگر ان کا مدعا اور مقصد ایک ہے ، مولانا مودودی مرحوم شعائر کی تعریف عام فہم انداز میں بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

" ہر وہ چیز جو کسی مسلک یا عقیدے یا طرز فکر و عمل یا کسی نظام کی نمائندگی کرتی ہو وہ اس کا "شعار" کہلائے گی، کیونکہ وہ اس کے لیے علامت یانشانی کا کام دیتی ہے۔ سرکاری حجنڈے، فوج اور پولیس وغیرہ کے یونیفارم، سکے، نوٹ اور اسٹامپ حکومتوں کے شعائر ہیں اور وہ اپنے محکوموں سے، بلکہ جن جن بن بر ان کا زور چلے، سب سے ان کے احترام کا مطالبہ کرتی ہیں۔ گرجا اور قربان گاہ اور صلیب مسجمت کے شعائر ہیں۔ چوٹی اور زنار اور مندر برہمنیت کے شعائر ہیں۔ کسے اور قربان گاہ اور کرا اور کریان وغیرہ سکھ مذہب کے شعائر ہیں۔ ہتھوڑا اور درانتی اشتر اکیت کا شعار

العباد پر زور دیا گیا ہے۔ شوہر بیوی کے حقوق، بیمیوں کے حقوق، والدین اور دوسرے رشتہ داروں کے حقوق کی تفصیل بیان ہوئی ہے۔ سورہ مائدہ کی پہلی آیت میں بھی ان تمام معاملات اور معاہدات کی پابندی اور ان کے پورا کرنے کی ہدایت آئی ہے۔ بیا ایبھا الذین امنوا اوفوا بالعقود۔ اسی لئے سورہ مائدہ کا دوسر انام سورہ عقود بھی ہے، معاہدات اور معاملات کے بارے میں یہ سورۃ اور بالخصوص اس کی ابتدائی آیت ایک خاص حیثیت رکھتی ہے۔ اسی لئے رسول اللہ میں یہ سورۃ اور بالخصوص اس کی ابتدائی آیت ایک خاص حیثیت رکھتی ہے۔ اسی لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب عمرو بن حزم رضی اللہ عنہ کو یمن کاعامل (گورنر) بناکر بھیجا اور ایک فرمان کے سرنامہ پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہی آیت تحریر فرمائی تھی۔ "ا

مفتی محمد شفیع نے اس عبارت میں جو گفتگو فرمائی ہے اس میں پورے بحث اورا کثر تفاسیر کاخلاصہ کلام ہے۔ شعائر الله کا تعارف:

اسلامی شریعت میں لفظ "شعار "کااستعال بہت رہاہے، گراس لفظ کی حقیقت ہے اکثر پڑھے لکھے حضرات بھی ناواقف ہے، جبکہ یکھ دیگر حضرات اس میں افراط و تفریط کے شکار ہیں، جبکہ اسلام میں شعار کاخاص مفہوم اور خاص احکام ہیں، تفییر اکلیل فی استنباط التنزیل میں علامہ سیوطی "شعار "کے تعارف کے حوالے سے رقمطراز ہے:
"قوله تعالى: {لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ} قیل المراد بہا الحرم، وقیل المناسك، وقیل محرمات الإحرام، وقیل أوامر الله ونواهیه." 21

"الله تعالى كاقول: لَا تُجِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ . بعض علاء نے كہاكه اس آیت كريمه ميں شعائر الله سے مراد حرم ہے اور بعضوں نے كہاكه مناسك في بيان كئے ہيں، جبكه ديكر بعض نے كہاكه الله كے اوامر ونواہى مراد ہيں۔"

علامہ سیوطی سورۃ المائدہ کے مذکورہ بالاعبارت میں شعائر اللہ کے تعین اوراس کے مصداق کے بارے میں علماء کے اقوال کاخلاصہ نقل فرمارہے ہیں، یاد رہے کہ اس حوالے سے اکثر مفسرین نے تعریف بالمصداق اور تعریف بالامثال واشیاء فرمائی ہے یہی طرزوانداز گذشتہ عبارت میں علامہ سیوطی گاہے اور یہی طرزوانداز علامہ قرطبی اور قاضی ثناءاللہ پانی پتی گا بھی ہے اس حوالے سے امام سیوطی کے ذکر کردہ کلام علماء مفسرین کے اقوال کا خلاصہ اور تلخیص ہیں، احکام القرآن میں علامہ قرطبی ابن عباس کا قول نقل کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں:

"قال ابن عباس. وقال مجاهد: الصفا والمروة والهدي والبدن كل ذلك من الشعائر ــــوكان المشركون يحجون ويعتمرون ويهدون فأراد المسلمون أن يغيروا عليهم؛ فأنزل الله تعالى: { لا تُحِلُّوا شَعَائِرَ الله }. وقال عطاء بن أبي رباح:

#### سورة المائده كالمخضر تعارف:

اس سورت کانام سورة المائدہ ہے جس کا معنی ہے دستر خوان ،چونکہ اس سورت میں سیدناعیسی علیہ السلام پرجودستر خوان بطور معجزہ کے نازل ہواتھا اس کا تذکرہ ہے ،اس لئے اسے سورۃ المائدہ کہاجا تاہے اس حوالے سے مولانامودودی صاحب لکھتے ہیں:

"اس سورہ کانام پندر ھویں رکوع کی آیت " هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ أَنْ يُّنَزِّلَ عَلَيْنَا مَا يِلَةً فِي السَّمَاءِ " هَلْ يَسْتَطِيْعُ رَبُّكَ أَنْ يُنْتَرِ سور توں كے ناموں كى طرح مِنَ السَّمَاءِ " 8 كے لفظ "مائدہ " سے ماخوذ ہے۔ قرآن كى بیشتر سور توں كے ناموں كى طرح اس نام كو بھى سورة كے موضوع سے كوئى خاص تعلق نہيں، محض دوسرى سور توں سے مميز كرنے كے ليے اسے علامت كے طور پر اختيار كيا گياہے۔ " 9

علاء کرام خاص کرفقہاء عظام کے یہاں یہ بات مشہورہے کہ سورہ المائدہ کے مرکزی مضمون اوراس سورت کامحور فقہی احکام ہیں، حافظ عمادالدین ابن کثیر اس سورت کے مرکزی مضمون کے بارے میں رقمطرازہے:
"عن جبیرقال: حججت فدخلت علی عائشة، فقالت لی: یا جبیر، تقرأ المائدة؟
فقلت: نعم. فقالت: أما إنها آخر سورة نزلت فما وجدتم فها من حلال فاستحلوہ، وما وجدتم فها من حرام فحرموہ."10

" حضرت جبیر بن نفیر فرماتے ہیں، میں حج کے لئے گیا وہاں حضرت امال عائشہ کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے مجھے سے فرمایا تم سورہ ما کدہ پڑھا کرتے ہو؟ میں نے کہا ہال فرمایا سنوسب سے آخری یہی سورت نازل ہوئی ہے اس میں جس چیز کو حلال پاؤ، حلال ہی سمجھواور اس میں جس چیز کو حرام ہاؤ حرام ہی جانو۔"

ابن کثیر نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا کی جوروایت نقل فرمائی اس سے واضح ہو گیا کہ سورۃ المائدہ کامر کزی مضمون حلال وحرام ہیں خواہ وہ کسی بھی شعبے سے متعلق ہو،اس سورت میں بہت سارے احکام کیجا گئے گئے ہیں، اس بارے میں مفتی محمد شفیع رحمۃ اللہ لکھتے ہیں:

"سورہ مائدہ میں بھی سورہ نساء کی طرح فروعی احکام، معاملات، معاہدات وغیرہ زیادہ بیان کئے گئے ہیں۔ اسی لئے روح المعانی نے فرمایا ہے کہ سورہ بقرہ اور سورہ آل عمران باعتبار مضامین کے متحد ہیں۔ کیونکہ ان میں زیادہ تر احکام اصول عقائد، توحید، رسالت، قیامت وغیرہ کے آئے ہیں۔ فروعی احکام ضمنی ہیں اور سورہ نساءاور مائدہ باعتبار مضامین کے متحد ہیں کہ ان دونوں میں بیشتر فروعی احکام کا بیان ہے، اصول کا بیان ضمنی ہے۔ سورہ نساء میں باہمی معاملات اور حقوق

سیوطی بچین ہی سے تعلیم و تدریس کی طرف مائل تھے۔ سترہ برس کی عمر میں آپ نے تصنیف و تالیف کا کام شروع کر دیا تھا۔ آپ کے ہاں موضوعات کی وسعت جیران کن حد تک ہے۔ آپ نے علوم کے تمام شعبہ جات میں طبع آزمائی کی ہے۔ آپ کی مصنفات کی فہرست بہت طویل ہے۔ فلوجل نے ان کی تعد اد ۲۱ ۵، بروکلمان نے ۱۵م، جمیل بک نے ۷۵۲ اور خودسیوطی نے بیہ تعد اد ۲۰۰۰ بیان کی ہے۔ <sup>5</sup>

غلام احمد حریری صاحب علامه سیوطی کے آخری عمر کا تذکرہ کچھ یوں کرتے ہیں:

" علامہ سیوطی ٔجب چالیس سال کی عمر کو پہنچ تو دنیوی علائق سے علیحدہ ہوکراپنے آپ کوذکر وعبادت کے لئے وقف کر دیافتوی اور تدریس تک ترک کر دی،وفات تک روضۃ المقیاس میں سکون پزیر رہے، آپ نے بہت عمدہ اشعار بھی کہے ہیں،جوعلمی فوائد اور شرعی احکام پر مشتمل ہیں، آپ نے 19 جمادی الاولی 911ھ شب جعہ کووفات پائی۔"

## تفسير الاكليل في استنباط التنزيل كابيك مخضر جائزه:

قر آن مجید بے شار علوم وفنون کا خزینہ ہے، اس کے متعدد مضامین میں سے ایک اہم ترین مضمون اس کے احکام ہیں، جو پورے قر آن مجید میں جابجا موجود ہیں۔ احکام القر آن پر مبنی آیات کی تعداد پانچ سو یا اس کے لگ بھگ ہے، مفسرین کرام نے جہاں پورے قر آن کی تفاسیر لکھی ہیں، وہی احکام پر مبنی آیات کو جمع کر کے الگ سے احکام القر آن پر مشتمل فقہی تفییری مجموعے بھی مرتب کئے ہیں، علامہ سیوطی کی تفییر" الاکلیل فی استنباط التنزیل " بھی اسی طرز واندازی لکھی گئ ایک منفر د تفییر ہے، جس میں علامہ سیوطی نے پورے قر آن میں موجود احکام پر مبنی آیات کی تفییر تعلم بند کی ہے، احکام القر آن پر علامہ سیوطی کامر تب کردہ مجموعہ" الاکلیل فی استنباط التنزیل " مخضر ہونے کے ساتھ ساتھ نہایت مفید مجموعہ ہی اس فقہی تفییر میں علامہ سیوطی ؓ نے فقہی احکام ومسائل کی بہت مخضر، آسان اور سہل انداز میں تشر تک فرمائی ہے ، اس تفییر میں سیوطی ؓ نے عموماشا فعی مسلک کو مد نظر رکھتے ہوئے فقہی احکام اور سہل انداز میں تشر تک فرمائی ہے ، اس تفییر میں سیوطی ؓ نے عموماشا فعی مسلک کو مد نظر رکھتے ہوئے فقہی احکام کا استنباط کیا ہے مگر باین ہمہ و قبا فو قباد و سرے مشہور فقہی مسالک کا بھی تذکرہ کرتے ہے، علامہ عبد القادر الکاتب اس تفییر کے بارے میں رقمطراز ہے:

"علامہ جلال الدین سیوطی کی یہ تفسیراس بلند وبرتہ مجھ جیساعا جزاس کی تعریف کرے، یہ تفسیر روز اوّل سے علاء اور فقہاء کے استنباطات کامر جع ہے۔ اگر لوگوں کی طبائع جامدہ کاخیال نہ ہو تا تو علاء ہر وقت اس کی طرح طرح کی خدمات کرتے رہتے ،اور لوگوں کے لئے اسے سہل بناتے۔"7

In this Surah, Allama has discussed jurisprudence on many topics, but I have presented only a few topics in this article as an example so that a sample of this interpretation of Allama may be presented to the scholars.

<u>Kev Words:</u> Tafseer, Al-Sayyūti, Al-Iklīl fi Istinbāt al-Tanzīl, Surah Al-Maida's Contents.

# مفسر تفسير الاكليل في استنباط التنزيل كالمخضر تعارف:

آپ کا نام ابوالفضل عبدالرحمٰن بن (کمال الدین) ابو بکر بن (ناصر الدین) مجمد (الحضیری السیوطی) ہے۔ جلال الدین سیوطی کے نام سے معروف ہیں۔ آپ کا خاندان اصلاً ایر انی ہے، لیکن آپ کے آباء واحداد آپ کی پیدائش سے تقریباً نویشت قبل مصرکے شہر اُسیوط میں آباد ہو گئے تھے۔ 1

جلال الدین سیوطی کیم رجب ۸۳۹ھ کو قاہرہ میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد گرامی ان کی پیدائش کے تقریباً چھ برس کے بعد ۵ صفر ۸۵۵ھ میں وفات پاگئے۔ والدکی وفات کے بعد والد کے ایک صوفی دوست کمال الدین ابن ہمام نے ان کو اپنی سرپرستی میں لے لیا۔ کمال الدین ابن ہمام قاضی کے منصب پر فائز تھے اور انھوں نے فقہ حنفی کی معروف کتاب الحدایة کی شرح اور اصول فقہ سے متعلق کچھ رسائل تصنیف کیے تھے۔ 2

جلال الدین سیوطی جیرت انگیز قوت حافظہ کے مالک تھے۔ آپ نے آٹھ برس کی عمر میں قرآن حفظ کیا۔ اس کے بعد عمد ۃ الاحکام للنووی، منصاح لابن مالک، اور الفیۃ لبیضاوی حفظ کر لیں۔ آپ نے مصر کے نامور اساتذہ سے تفییر، حدیث، فقہ، نحو، معانی، بیان، طب وغیرہ علوم کی تخصیل کی، آپ کے اساتذہ میں احمد بن ابراہیم بن نصراللہ، قاضی عز الدین ابوالبر کات، احمد بن ابراہیم بن سلیمان القلیونی، احمد بن عبد الله بن علی، احمد بن عبد القادر بن محمد بن طریف الشاوی، احمد بن علی بن الحمد بن محمد بن عبد الذیری، اساعیل بن ابی بکر، آمنہ عبد الرحمٰن بن احمد بن عبد الخالق بن عمر بن رسلان، عبد الخالق بن عمر بن احمد بن عبد الحمن بن احمد بن عبد الرحمٰن بن احمد بن عبد الحمد وغیر ہ کثیر علماو محمد ثین کے نام قابل ذکر ہیں۔ 3

اس کے بعد ۵۸۵ کے اوائل میں قاہرہ واپس آئے اور اپنے والد کے مدرسہ شیخونیہ میں مدرس ہو گئے۔ ۸۹۱ھ میں آپ کو ۸۵۸ھ کے اوائل میں قاہرہ واپس آئے اور اپنے والد کے مدرسہ شیخونیہ میں اس منصب سے الگ میں آپ کو معروف مدرسہ البیبر سیہ میں بھیج دیا گیا۔ لیکن بعض وجوہات کی بناپر آپ کو ۱۹۰۹ھ میں اس منصب سے الگ کر دیا گیا۔ پھھ عرصہ کے بعد آپ کے جانشین مدرس کی وفات کے بعد آپ کو دوبارہ اسی عہدے کی پیش کش کی گئی جسے آپ نے قبول نہ کیا اور گوشہ نشین کی زندگی اختیار کرلی۔ آپ نے ۱۸ جمادی الاولی ۱۹۱۱ھ میں وفات پائی۔ 4

# سورۃ المائدہ کے مخصوص مضامین تفسیر الاکلیل فی استنباط التنزیل کی روشنی میں

(Specific Contents of Surah Al-Māidah

in context of Tafsir "Al-Iklīl fi Istinbāt al-Tanzīl")

#### **ABSTRACT**

Al-Suyyūti was born on October 3, 1445 AD (1 Rajab 849 AH) in Cairo, Egypt. His mother was Circassian and his father has a Persian origin. According to al-Suyyūti, his ancestors came from al-Khudayriyya to Baghdad. His family moved to al-suyyūt in Mamluk Egypt, that's why his nisbah was "Al-Suyyūti".

At the age of six, his father died, then his father's sufi friend Kamal ud Din bin Hammam took him into his custody who was Qazi at that time. Al-Suyyūti studied Shafi and Hanafi jurisprudence (fiqh), traditions (hadith), exegesis (tafsir), theology, history, rhetoric, philosophy, philology, arithmetic, timekeeping (miqat) and medicine. He started teaching Shafi jurisprudence at the age of eighteen in the same mosque where his father taught. In 1486, Sultan Qaitbay appointed him "Shaykh" at the Khanqah of Baybars II, a Sufi lodge. He was a Sufi of the Shadhili order.

Allama Al-Suyyūti wrote many books in almost all fields of science of his time. There are many sayings about the count of his books, Allama Sayyuti told this count at about three hundred. Among his books "al-Iklīl fi Istinbāt al-Tanzīl" is an exegesis of Quranic Verses of Ahkaam.

In this commentary, Allama has briefly examined and deduced the rules of jurisprudence according to the Shafi'i school of thought, but from time to time he has also mentioned other famous schools of jurisprudence.

As Surah Al-Ma'ida is the last Surah in terms of revelation, its verses are firm and abrogated for other rules. That is, the verses of this Surah have not been abrogated by the verses of any other Surah.

# فهرست اردومضامين

| صفحہ نمبر | مقالات                                                                           | مقاله نگار                                  | نمبرشار |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------|
| 1         | سورۃ المائدہ کے مخصوص مضامین                                                     | محمد سليمان خان،                            | 1       |
|           | تفسير الاكليل في استنباط التنزيل كي روشني مين                                    | پرفیسر ڈاکٹرعبدالعلی اچکزئی                 |         |
| 21        | تصوف میں سلسلہ چشتیہ کا تعارف اور خصوصیات                                        | ڈاکٹر محمد جمیل                             | 2       |
| 41        | یبودیت عیسائیت اور اسلام میں نکاح کا تصور<br>( تحقیقی، تنقیدی اور تقابلی جائزہ ) | ڈاکٹر محمد ریاض خان الاز ہری،<br>محمد و قاص | 3       |
| 65        | ختم نبوت اور مسلمانوں کی ذمه داریاں                                              | ڈاکٹر نور حیات خان                          | 4       |

# اردومقالات

## اداربي

وفاقی اردو یونیورسٹی، اردو زبان کی ترویج و اشاعت کے لئے ملکی سطح پر قائم کی گئی پہلی یونیورسٹی ہے۔ اس یونیورسٹی کی بنیاد رکھنے کا مقصد یہی تھا کہ علوم وفنون کی تعلیم کو قومی زبان میں پڑھایاجائے۔ اپنی تاسیس کے بعد سے وفاقی اردو یونیورسٹی نے ترقی اور شخصی کی بہت ساری منازل طے کی ہیں۔ یونیورسٹی سے متعدّد شخصی شارے شائع ہورہے ہیں۔ مجلّہ الوفاق وفاقی اردو یونیورسٹی اسلام آباد کیمیس، شعبہ علوم اسلامیہ کے زیر اہتمام شائع ہونے والا پہلا شارہ ہے جس کا بنیادی مقصد علوم اسلامیہ کی شخصی سرگرمیوں کو فروغ دیناہے۔

مجلّہ الوفاق اردو، عربی اور انگریزی تینوں زبانوں میں شائع ہونے والا ششاہی تحقیقی مجلّہ ہے۔ موصول ہونے والے مقالہ جات کو ابتدائی جانچ کے بعد ماہرین کے رائے کے لیے ان کے پاس بھیج دیاجا تاہے اور ان کے رائے کی روشنی میں مضامین کا انتخاب کیاجا تاہے۔ شارہ ہذا میں ماہرین کی رائے کے بعد آٹھ مضامین کو اشاعت کے لئے منتخب کیا گیاہے۔ یہ یقینا اللّٰہ پاک کے فضل و کرم کے بغیر ممکن نہیں تھا، لہذا بحثیت مدیر میں اس کاوش کو بحسن وخوبی پایہ جمکیل تک پہنچانے پر اللّہ رب العزت کی ذات اقد س کا بے حد ممنون ومشکور ہوں۔

مجلس ادارت ان حضرات کی بھی شکر گزار ہے جو اس ساری تحقیقی سر گرمیوں میں معاون اور دست و بازو ہے، جن میں خاص طور پر شیخ الجامعہ جناب پروفیسر ڈاکٹر سیر الطاف حسین اور انجارج اسلام آباد کیمیس جناب پروفیسر ڈاکٹر اور نگزیب قابل ذکر ہیں، جنہوں نے ان ساری کاوشوں کو پایہ تکمیل تک پہنچانے کے لئے ذاتی دلچیسی کی اور ہر مرحلے پر اپنے قیمتی مشوروں سے نوازا۔

مجلّہ الوفاق میں علم و فکر کے متنوع موضوعات کا احاطہ کیا گیا ہے۔ جن میں تفسیر ، حدیث ، فقہ ، تاریخ ، سیرت النبی عَنَّالْیْلِیّما ، اسلامی معاشیات اور شخصیات کی خدمات و غیر ہ سب کے سب شامل ہیں۔ جن احباب کے مضامین اس شارے میں شاکع نہیں ہو سکے ان سے معذرت ، کیونکہ ادارتی پالیسی پر کسی بھی قتم کا سمجھو تا ممکن نہیں۔ اس تحقیقی مجلّہ کو ملکی اور بین الا قوامی سطح پر متعد دانڈ یکسنگ اور ایبسٹر کیٹنگ ایجنسیز سے منظور کر ایاجائے گا جس کے لیے ضروری امور پر کام جاری ہے۔

انسانوں کے ہاتھوں کیے گئے کام میں پوری کوشش کے باوجود غلطیوں کی گنجائش باقی رہتی ہے۔لہذا ہم ارباب علم و دانش کی تجاویز اور اصلاحات کے ہمیشہ منتظر رہیں گے اور ان کاخیر مقدم کریں گے تاکہ شارہ کوخوبسے خوب تربنانے کا عمل بحسنو خیلاں کی سید

خوبی جاری رہے۔

الله رب العزت ہماری اس کاوش کو دینی، معاشرتی اور ساجی علوم کے فروغ کا سبب بنائے۔

مدير

# شركاء مقاله نكار كاتعارف

- 1. محمد سليمان خان، ايم فل ريسرچ سكالر، شعبه علوم اسلاميه، بلوچستان يونيور سڻي، كوئيله
  - 2. يرفيسر ڈاکٹر عبد العلی اچکزئی، شعبہ علوم اسلامیہ، بلوچستان یونیورسٹی، کوئٹہ
- 4. وْاكْتْرْ مُحدرياض، خان الازهرى، ايسوسى ايث پروفيسر، شعبه علوم اسلاميه، اسلاميه كالح يونيورسني، پشاور
  - 5. محمد و قاص، بي ايچ ڈي ريسر چ سکالر، ہزارہ يونيور سٹي،مانسهره
- - 7. الدكتور كفايت الله همداني، رئيس قسم اللغة العربية، بالجامعة الوطنية للغات الحديثة، إسلام اباد
    - 8. ياسر على، محاضر بقسم اللغة العربية، الجامعة الوطنية للغات الحديثة، إسلام اباد
    - 9. دُاكٹررياض احمد سعيد، ليكچرر، شعبه علوم اسلاميه، نيشنل يونيور سٹي آف ماڈرن لينگو يجز، اسلام آباد
    - 10. محمد سلمان قاضي، ايم فل ريسرچ سكالر، شعبه انگريزي، انثر نيشنل اسلامك يونيور سني، اسلام آباد
      - 11. ۋاكٹر خالد محمود مدنى، اسسٹنٹ پروفيسر، گورنمنٹ انباله مسلم كالج، سر گودھا
      - 12. محمد معظم اسحاق، ايم فل ريسرچ شكالر، شعبه علوم اسلاميه، فيڈرل اردويونيورسٹي، اسلام آباد
    - 13. ۋاكٹر حافظ عبدالرشيد،اسىٹنٹ پروفيسر، شعبہ علوم اسلاميہ، فيڈرل ار دويونيورسٹی، اسلام آباد

 پروفیسر ڈاکٹر حافظ عبد الوحید ڈائر یکٹر عبد الحلیم قر آنک انسٹیوٹ، ٹیکساسس، امریکہ

# قومی

1. پروفیسر ڈاکٹر محمد ضیاءالحق

دُائر كيشر جزل اداره تحقيقات اسلامي، بين الا قوامي اسلامي يونيورسي، اسلام آباد

2. پروفیسر ڈاکٹر محمد سعد صدیقی

ڈائر کیٹر ادارہ علوم اسلامیہ ، پنجاب یونیور سٹی، لاہور

3. پروفیسر ڈاکٹر شبیراحمد منصوری

ڈائر یکٹر جنرل،اصلاح انسٹی ٹیوٹ،لا ہور

4. پروفیسر ڈاکٹر علی اصغر چشتی

کلیه علوم اسلامیه و عربی،علامه اقبال اوین یونیورسٹی،اسلام آباد

5. پروفیسر ڈاکٹر حافظ منیراحمہ

ڈین فیکلٹی آف اسلامک سٹریز، سندھ یونیور سٹی، جامشورو

6. يروفيسر ڈاکٹر عبدالقدوس صهيب

چيئر مين شعبه علوم اسلاميه ، بهاءالدين زكريايونيورسي ، ملتان

7. پروفیسر ڈاکٹر مستفیض احمد علوی

دْين فَيَكُلِّي آف آرسُ ايندُ سوشل سائنسز، گفتُ يونيورسيٌّ، گوجر انواله

8. پروفیسر ڈاکٹر عبید احمد خان

چيئر مين شعبه اصول الدين، يونيورسلي آف كراچي، كراچي

صدر شعبه علوم اسلامیه ، بونیور سٹی آف سر گو دھا، سر گو دھا

10. ڈاکٹر بشیر احمہ درس

اسسٹنٹ پروفیسر ، مہران یونیورسٹی، جامشورو

5. پروفیسر ڈاکٹر محمد عبداللہ صالح

پروفیسر، شیخ زیداسلامک سنٹر، پنجاب یونیورسٹی، لاہور

6. پروفیسر ڈاکٹر صلاح الدین ثانی الازہری پرنسپل شپ اونر کالج، کراچی

7. پروفیسر ڈاکٹر عبد الغفار بخاری

چيئر مين شعبه علوم اسلاميه، نيشنل يونيور سلى آف مادُرن لينگو يجز، اسلام آباد

شعبه اسلامی فکروتاریخ و ثقافت،علامه اقبال اوین یونیورسی،اسلام آباد

9. ۋاكٹر محدرياض خان الاز ہرى

ایسوسی ایٹ پر وفیسر ، شعبه اسلامک اینڈریلیجئس سٹڈیز ، ہز ارہ یونیور سٹی ،مانسہر ہ

10. ڈاکٹرارشد منیرلغاری

اليوسى ايك پروفيسر وچيئر مين شعبه علوم اسلاميه ، يونيورسني آف گجرات، گجرات

# مجلس مشاورت

# بين الا قوامي

1. پروفیسر ڈاکٹر محمد سکری صالح

دْائر مَكِتْر سنٹر فاراسلامک دُلولپمنٹ اینڈ منیجمنٹ سائنسز، سکول آف سوشل سائنسز، یونیوسٹی آف سینز، پیننگ، ملائیشیا

2. پروفیسر ڈاکٹریاسین مظہر صدیقی

ڈائر یکٹر (ریٹائرڈ) شاہ ولی اللّٰدریسرچ سیل، علی گڑھ مسلم یو نیور سٹی،اتر پر دیش،انڈیا

3. پروفیسر ڈاکٹر شبیراحمد

پرنسپل آسٹریلین سکول آف اسلامک انفار میشن، سڈنی، آسٹریلیا

4. پروفیسر ڈاکٹر محمد سعود عالم قاسمی

ڈیپاٹمنٹ آف سی تھیالو جی، فیکلٹی آف تھیالو جی، علی گڑھ مسلم یونیور سٹی،اتر پر دیش،انڈیا

## مجلس ادارت

### بين الا قوامي

1. پروفیسر ڈاکٹر عطاءاللہ صدیقی

مارك فيلدُ انستينُوتُ آف بائرا يجوكيثن، مارك فيلدُ ، ليسرُ شائر ، برطانيه

2. پروفیسر ڈاکٹر اسرار احمدخان

فيكليُّ آف اسلامك سُدِّيز، فاتح سلطان محديونيورسيُّ، استنبول، تركي.

3. ڈاکٹرزیدملک

کنگ سعو دیونیورسٹی، ریاض، سعو دی عرب

4. پروفیسر ڈاکٹر تو قیر عالم

ڈین فیکلٹی آف تھیالو جی، علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی،اتر پر دیش،انڈیا

5. ڈاکٹرسید محدیونس گیلانی

ايسوسى ايث پروفيسر، دُيپاڻمنٽ آف جزل نالج، فيكلي آف اسلامک ريويلد نالج ايندُ جيومين سائنسز، انثر نيشنل اسلامک يونيورسي، كولالمپور، ملائيشيا .

#### قومی ------

1. پروفیسر ڈاکٹر قبلہ ایاز

چیئر مین اسلامی نظریاتی کونسل، اسلام آباد

2. پروفیسر ڈاکٹر عبدالعلی اچکزئی

ڈین فیکلٹی آف ایجو کیشن اینڈ ہومینیٹیز ، بلوچستان یونیورسٹی ، کوئیٹہ

3. پروفیسر ڈاکٹر معراج الاسلام ضیاء

ڈین <sup>فیکل</sup>ٹی آف علوم اسلامیہ ، یونیور سٹی آف پشاور ، پشاور

4. يروفيسر ڈاکٹر عبد الحميد خان عباسي

چيئر مين شعبه قر آن و تفسير، علامه اقبال اوين يونيورسي، اسلام آباد

- 7. مقالہ نگار تقریباً 250 الفاظ پر مشتمل اپنے مقالہ کا ملخص بحث (Abstract) انگریزی زبان میں مقالہ کے ساتھ فراہم کرے گا۔
  - 8. مقاله اردو، انگریزی اور عربی زبان میں کھ اجاسکتا ہے۔
  - 9. مقاله نگار حواله دیتے وقت درج ذیل ہدایات کوملحوظ رکھیں۔
  - o حواثی وحوالہ جات مقالے کے آخر میں دیئے جائیں۔
- حواشی و حوالہ جات کی ترتیب میں شگا گو مینو کل سٹائل (Chicago Manual Style) کو بروئے
   کارلا ہاجائے۔
- کتاب کاحوالہ دیتے وقت مصنف کا معروف نام، پورانام، کتاب کامخضر نام، ناشر، مقام اشاعت اور سن اشاعت کے بعد جلد نمبر اور صفحہ نمبر درج کریں۔

ا بن كثير، حافظ عماد الدين ابو الفداء اساعيل بن كثير، تفسير القرآن العظيم، دار صادر، بيروت، ٢٠٢/٣،٢٠٨

- ایک ہی مصدریام جع سے دوبارہ حوالہ دیتے وقت اختصارات کو استعال کریں۔
- مقاله میں موجود قرآنی آیات عربی رسم الخط میں تحریر کریں اور آیات کا حوالہ دیتے وقت درج ذیل
   مثال کومتہ نظر رکھیں۔مثلاً سور ۃ الاَعراف: ۷-۱۹۰
  - احادیث کاحواله دیتے وقت درج ذیل مثال کوملحوظ رکھیں:

البخارى، محمد بن اساعيل، الجامع الصحيح، كتاب العلم، باب افشاء السلام من السلام، دار السلام، رباض، ۱۲۴۲ه، حديث نمبر:۸/۱،۲۹

مقاله میں مذکور غیر معروف شخصیات کا مختصر تعارف کروائیں۔اس ضمن میں علم الرجال اور الطبقات
 کی کتابوں سے حوالہ جات دیں۔

### الوفاق میں مقالہ کے لیے قواعد وضوابط

مجلّہ الوفاق میں مقالہ نگار حضرات اپنے مقالہ کی ترتیب و تدوین کرتے ہوئے درج ذیل قواعد و ضوابط کو پیشِ نظر رکھیں۔

- 1. مقاله A4 صفحے کے ایک طرف کمپوز اور اغلاط سے پاک ہونا چاہیے۔ نیز طوالت 25 صفحات سے زیادہ نہیں ہونی چاہیے۔ پ
  - 2. مقالہ نگارا پنے مقالے کی ہارڈ کانی کے ساتھ سافٹ کانی بھی فراہم کرے گا۔
    - کپوزنگ کے سلسلے میں درج ذیل فائٹس کا خیال رکھا جائے۔
      - o فصل اور بحث کے لیے فانٹ سائز:18
        - o ذیلی فصول کے لیے فانٹ سائز:16
          - مقالے کے متن کا فانٹ سائز
        - اردواور عربی متن:14
          - انگریزی متن:12
          - o مقالے کے حواشی کا فانٹ سائز
        - ار دواور عربی متن:12
          - انگریزی متن:10
    - مقاله کسی اور جگه شائع نه ہو اور نه ہی کسی اور جگه اشاعت کے لیے دیا گیاہو۔
- 5. مقالہ تحقیق کے اصولوں کے مطابق ہونا چاہیے، نئی تحقیق پر مبنی اور علمی سرقہ سے خالی ہو نیز مقالہ بنیادی مصادر کے حوالوں سے مزین ہو
  - 6. املاءاوررموزواو قاف كاالتزام لازمى ہے۔

## الومناق:ادارتى پالىسى

الوفاق جملہ اسلامی علوم وفنون سے متعلقہ ایک تحقیق مجلّہ ہے۔ اس میں شائع ہونے والے مقالہ جات کے متعلق اداراتی یالیسی حسب ذیل ہے:

- 1. الوفاق ایک ششاہی رسالہ ہے یعنی سال میں دومر تبہ شائع ہو تاہے۔
- 2. الوفاق میں شائع ہونے والے مضامین کے موضوعات علوم القر آن، علوم الحدیث، علم فقہ و اصول فقہ، تقابلِ
  ادیان، علم کلام وتصوّف، فلسفہ، سائنس، ادب، معاشیات، عمرانیات، سیاسیات، ثقافت و تدن اور اسی طرح مسلم
  شخصیات اور اسلامی موضوعات پر لکھی جانے والی کتب (تبصرہ و تعارف) وغیرہ سے متعلق ہونے چاہیئں۔
  - الوفاق کی اشاعت کے سلسلہ میں ہائیر ایجو کیشن کمیش کی ہدایات وجملہ قوانین وضوابط کو ملحوظ رکھا جائے گا۔
    - 4. الوفاق میں مقالہ کے شائع ہونے کے حوالے سے اداراتی بورڈ کا فیصلہ حتی ہوگا۔
- 5. الوفاق کی مجلس ادارت کو ارسال کیے گئے مقالات میں ضروری ترامیم، تنتیخ و تلخیص کا حق حاصل ہو گا۔ مدیر مقالہ نگاروں کو تجزیہ کاروں کی رائے، نیز مقالہ میں مطلوب کسی تبدیلی سے متعلق آگاہ کرے گا۔
- 6. الوفاق مجلّه کامقاله نگار کی رائے سے متفق ہونا ضروری نہیں ، مقاله میں دی گئی رائے کی ذمه داری مجلس ادارت یا وفاقی اردویو نیور سٹی برائے فنون ، سائنس و ٹیکنالو جی پر بالکل نہیں ہوگی بلکه مقاله نگار پر ہوگی۔

## المقالات العربية

1 التفسير النبوي المباشر لألفاظ العقيدة

الدكتور كفايت الله همداني / ياسر على

1

#### **English Articles**

|    | English Afticles                                                                                               |    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1. | Freedom of Speech in Islamic and Western Thoughts (A Comparative Analysis)                                     | 1  |
|    | Dr. Riaz Ahmad Saeed / Muhammad Salman Qazi                                                                    |    |
| 2. | Impediments in Translating the Holy Qur'ān (Guiding Principles for Translation)                                | 21 |
|    | Dr. Khalid Mehmood Madni                                                                                       |    |
| 3. | Foreign Relations from Islamic Perspective and Modern Era<br>Muhammad Muazzam Ishaque / Dr. Hafiz Abdul Rashid | 41 |

# فهرست موضوعات

| i    | الوفاق:ادارتی پاکیسی                                                                                                                        | 1 |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ii   | 'الوفاق 'میں مقالہ کے لیے قواعد وضوابط                                                                                                      | 2 |
| iv   | مجلس ادارت                                                                                                                                  | 3 |
| v    | مجلس مشاورت                                                                                                                                 | 4 |
| vii  | شر كاءمقاله نگار كا تعارف                                                                                                                   | 5 |
| viii | ادا <i>ر پي</i>                                                                                                                             | 6 |
| 1    | <b>اردو مضامین</b><br><u>اردو مضامین</u><br>سورة المائدہ کے مخصوص مضامین – تفسیر الاکلیل فی استنباط التنزیل کی روشنی میں                    | 1 |
| 21   | محمد سلیمان خان / پرفیسر ڈاکٹر عبدالعلی اچکز ئی<br>تصوف میں سلسلہ چشتیہ کا تعارف اور خصوصیات<br>یک مرحمه ا                                  | 2 |
| 41   | ڈاکٹر محمد جمیل<br>یہودیت عیسائیت اور اسلام میں نکاح کا تصور ( تحقیقی، تنقیدی اور تقابلی جائزہ)<br>ڈاکٹر محمد ریاض خان الازہری / محمد و قاص | 3 |
| 65   | ئے سر سطیانوں کی ذمہ داریاں<br>ختم نبوت اور مسلمانوں کی ذمہ داریاں<br>ڈاکٹر نور حیات خان                                                    | 4 |

ناشر: شعبه علوم اسلامیه، و فاقی اردویو نیورسٹی برائے فنون، سائنس و ٹیکنالوجی، اسلام آباد طباعت: و فاقی اردویو نیورسٹی برائے فنون، سائنس و ٹیکنالوجی، اسلام آباد

جلد:

شاره: 2(جولائی-دسمبر 2018)

تعداد: 200

قیمت اندرون ملک: 500رویے

قيمت بيرون ملك: 10 ڈالر

خطوکتابت کے لیے:

ڈاکٹر حبیب الرحمٰن مَادُ عِلْمَ

مدير، مجلّه الْوْفَاقَيْ

شعبه علوم اسلاميه،

وفاقی اردویونیورسٹی برائے فنون، سائنس و ٹیکنالوجی،

G-7/1، خیابان سهر وردی، نزد زیرویوائنٹ، اسلام آباد۔

Ph: +92 51 9252860-3, Ext: 168

Cell: +92 331 3103333

Email: <u>alwifaq@fuuastisb.edu.pk</u>
Website: <u>www.alwifaqjournal.com</u>



علوم اسلاميه كاعلمي وتحقيقي مجلّه

سريرست اعلى

يروفيسر ڈاکٹرسيدالطاف حسين، شيخالجامعه

مريرست

يروفيسر ڈاکٹر عبدالغفور بلوچ،رئيس کليپه معارف اسلاميه

مديراعلى

ڈاکٹر حافظ عبد الرشید ، صدر شعبہ

مذير

ڈاکٹر حبیب الرحمٰن

نائب مديران

ڈاکٹر عبدالماجد

ڈاکٹر محمہ عرفان



شعبه علوم اسلاميه

وفاقی اردویو نیورسٹی برائے فنون، سائنس و ٹیکنالوجی، اسلام آباد



ISSN (Print) : 2709-8907 ISSN (Online) : 2709-8915



## جلرا علوم اسلامیه کاعلمی و تحقیقی مجلم ج



جولائی - وسمبر۲۰۱۸

شعبه علوم اسلامید وفاقی ار دویونیورشی برائے فنون، سائنس و ٹیکنالوجی،اسلام آباد